
PROPOSTA EDUCATIVA 1/05 9

Premessa

e scienze hanno rivelato che nel
mondo abitato dall’uomo sono pre-
senti, gerarchicamente organizza-

te, cinque differenti temporalità. Ognuna
di queste temporalità, come in una
matrioscka, è contenuta in quella di ordi-
ne superiore. 
La temporalità più evoluta, che contiene
le altre quattro, è quella che appartiene
esclusivamente alla mente umana ed è
caratterizzata da «una netta divisione tra
futuro e passato,  dalla presenza di aspet-
tative a lungo termine e della memoria, e
da un presente mentale con confini che
cambiano continuamente. Questa è la
realtà nootemporale».1

La nootemporalità è prodotta dal fatto che
esseri umani «sono capaci di comprendere
il mondo nei termini di un futuro e di un
passato distanti, e non solo nei termini
delle impressioni sensoriali del presente»2

e che le loro azioni nel presente sono
influenzate dalla consapevolezza della
morte, che appare come «un ingrediente
essenziale del tempo dell’uomo maturo, i
cui orizzonti si estendono senza limiti nel
futuro e nel passato».3

Il tempo che dal futuro attraverso il pre-

sente scorre verso il passato è il telaio che
tesse l’ordito della vita umana nel mondo e
che orienta tutte le domande e le risposte
di senso degli uomini maturi emersi alla
coscienza.
Infatti, almeno nell’orizzonte dell’Occi-
dente, la vita umana trova il suo senso
nella storia, cioè nella memoria e nel pro-
getto di futuro.
Al di sotto di questa temporalità vi è quella
che vivono tutti gli organismi viventi e,
quindi, limitatamente però alle sue funzio-
ni biologiche, anche l’uomo. Vi è ancora
nella biotemporalità la distinzione tra il
passato, il presente ed il futuro ma non in
modo così definito e chiaro come nella
nootemporalità e, soprattutto il presente
mentale di questa è ridotto al presente
organico del processo vitale. Attraverso
questa temporalità i sistemi viventi sincro-
nizzano i molti orologi biologici che scan-
discono i loro processi vitali attraverso
quelli che vengono definiti i ritmi biologici
o fisiologici.
Nel passato gli uomini cercavano di sin-
cronizzare il proprio ritmo biologico con
quello della natura perché pensavano che
questa sincronizzazione avrebbe garanti-
to l’armonia e la continuità della vita.  
Al di sotto della biotemporalità vi è la

Mario Pollo STUDIO/1

Nootemporalità e
GENERAZIONI

L



PROPOSTA EDUCATIVA 1/0510

eotemporalità (da Eos la dea dell’alba). «È
una  temporalità priva di presente e, quin-
di, che non ha futuro né passato. Ad essa
non può essere applicata la metafora del
flusso. È il tempo del mondo astronomico
delle galassie e delle stelle, dell’universo
fisico macroscopico».4 

Questa temporalità è quella che se viene
letta con le categorie della nootemporalità
dalla mente umana provoca un senso di
angoscia o di smarrimento per gli abissi
temporali che svela.
A questo proposito basta osservare che se
si rappresentano in scala i 4,5 miliardi di
anni di vita della terra con un anno solare
si osserva che « … i mammiferi vi com-
paiono solo a metà dicembre, un protouo-
mo verso le  nove di sera del 31 dicembre,
l’homo sapiens un decina di minuti prima
di mezzanotte, il sapiens sapiens (che
ormai possiede i nostri tratti fisici) tre
minuti prima del termine e la civiltà neoliti-
ca durante l’ultimo minuto. Socrate, Cri-
sto e chiunque per noi sia antico si accalca-
no nell’ultima manciata di secondi».5

Passando dall’universo macroscopico a
quello microscopico delle particelle ele-
mentari si entra nella prototemporalità (da
protos, il primo di una serie). In questo uni-
verso è impossibile distinguere tra “ora” e
“poi”, anche in linea di principio.6

È questa una temporalità in cui non solo
il tempo non ha una direzione ma è
frammentato in tanti elementi tra loro
sconnessi.
Infine, vi è l’atemporalità, che è presente
nel mondo della radiazione elettromagne-
tica e a cui non si può dare alcuno dei signi-
ficati che sono normalmente associati alla
parola tempo. Il mondo dell’atemporale è
ritenuto quello dello stadio iniziale della
vita dell’universo, ovvero quello del caos
radiativo. 

La sociotemporalità globale

Secondo Fraser, che sino ad ora è stato

l’impareggiabile guida che ci ha aiutato ad
entrare nel mondo della temporalità, al di
sopra della nootemporalità vi è la socio-
temporalità.  
Infatti, perché l’uomo possa emergere al
tempo noetico è necessaria l’esistenza di
una comunità al cui interno egli possa
inscrivere e sviluppare la propria vita indi-
viduale. Senza lo sviluppo delle collettività
umane e, quindi, delle loro culture il tempo
noetico non avrebbe potuto nascere. 7

In altre parole la nootemporalità nasce e si
sviluppa all’interno della sociotemporalità,
che è la temporalità vissuta dalle persone,
quali membri di una società, nelle loro atti-
vità quotidiane.
Il tempo sociale è fondato sull’esistenza del
presente sociale, che è l’intervallo di tempo
necessario a consentire alle persone di
agire di concerto. Il presente sociale si
forma e si mantiene attraverso la comuni-
cazione che interrela i membri di un deter-
minato gruppo sociale e l’ampiezza dell’in-
tervallo temporale che lo costituisce dipen-
de dalla velocità dei processi di comunica-
zione. È chiaro che quando i messaggi
venivano portati da corrieri a cavallo il
presente sociale era molto esteso, mentre
ora che i messaggi viaggiano alla velocità
della luce esso è molto piccolo.
La sociotemporalità è tanto più sviluppata
nella vita delle persone che fanno parte di
una società quanto più esse sono in rela-
zione. Più la sociotemporalità è sviluppata
più gli stili di vita, i valori e le condotte delle
persone divengono omogenei.
Ritornando alla relazione necessaria tra
sociotemporalità e nootemporalità occorre
ricordare che è solo attraverso le relazioni
con le altre persone, con le istituzioni, con
la cultura e la natura che ogni individuo
umano disegna i suoi confini individuali e
sociali, si autocomprende e comprende,
dandogli una forma intelligibile, il mondo
che abita e colloca la propria vita lungo l’as-
se del tempo futuro     presente     passato.
La relazione richiede l’esistenza di un



11

oggetto esterno a chi la vive e la capacità di
creare tra i mondi abitati dall’oggetto e dal
soggetto un mondo almeno parzialmente
comune. Senza l’esistenza di questo
mondo comune, non solo non esisterebbe
relazione, ma, più radicalmente, per il sog-
getto l’oggetto non esisterebbe.
Ogni persona nella sua vita quotidiana
gioca la sua relazionalità contemporanea-
mente a più livelli: basti pensare alla perso-
na che chiacchiera con un familiare men-
tre sta guardando il telegiornale o ascol-
tando la radio. Questa trama complessa di
relazioni di qualità simboliche ed esisten-
ziali differenti è, di fatto, l’ordito sul quale
il telaio della mente delle persone costrui-
sce il mondo.
Questo mondo è sempre e comunque in
bilico tra oggettività e soggettività, tra soli-
tudine e compagnia. 
L’elemento che è in grado di spostare que-
sto mondo dalla soggettività solitaria
all’oggettività della compagnia è l’espe-
rienza dell’alterità, ovvero l’esperienza
dell’ascolto e della condivisione dell’altro.
L’alterità, quindi, come movimento attra-
verso il quale la persona può sfuggire
all’implosione verso quella forma di sog-
gettività distruttiva che è il narcisismo o
semplicemente l’egocentrismo ed aprirsi a
quella soggettività, specchiata dalle altre
soggettività, che è alla base sia della
costruzione di un sé maturo che della

capacità di una efficace partecipazione
solidale alla vita sociale. In altre parole
tutto questo significa che una nootempo-
ralità matura nasce solo dal vissuto di una
sociotemporalità formatrice.
La sociotemporalità svolge a livello sociale
due funzioni. La prima è relativa alla
socializzazione del tempo, che è regolata
dai calendari, dagli orari, ecc. e consente la
sincronizzazione e la pianificazione delle
azioni sociali. Si può dire che la prima fun-
zione di questa temporalità consente alle
persone di regolare il loro calendario indi-
viduale con quello delle altre persone con
cui vivono e lavorano.  
La seconda funzione è relativa alla «crea-
zione ed al mantenimento dei sistemi di
valore che guidano la condotta dei membri
di una società… Questo processo può esse-
re chiamato valutazione collettiva del
tempo».8

Questa funzione indica l’esistenza di un
nesso inscindibile tra il senso umano del
tempo e la dimensione etica della vita
sociale. Infatti la vita sociale e il suo agire
nel tempo hanno al centro la responsabili-
tà e il giudizio morale.
Si può affermare che la sociotemporalità
tesse la vita sociale sincronizzando, piani-
ficando e orientando eticamente le azioni
individuali in modo da farle divenire azio-
ni sociali.
Tuttavia questo equilibrio, fondato sulla
complementarietà tra socio e nootempora-
lità, è molto precario e delicato e quando si
rompe, solitamente a favore della socio-
temporalità, l’effetto è perverso in quanto
produce una profonda crisi della nootem-
poralità e delle identità umane individuali
ad essa connesse.
A questo proposito è bene ricordare che la
sociotemporalità mantiene il suo valore
solo se si armonizza con la nootemporali-
tà, ovvero solo se le esigenze della sincro-
nizzazione sociale non entrano in conflit-
to, o ostacolano, il progetto particolare di
vita dell’individuo, non mettono cioè in

PROPOSTA EDUCATIVA 1/05



PROPOSTA EDUCATIVA 1/0512

pericolo la sua unicità, la sua differenza
particolare, ovvero non minano la sua
identità personale e storico culturale.
Il rischio di questa rottura è presente nella
trasformazione della temporalità in atto in
questa fase storico-culturale che con una
espressione di comodo può essere definita
come seconda modernità aut surmoderni-
tà aut modernità liquida aut modernità “at
large”.

La sociotemporalità nella seconda modernità 

Per prima cosa occorre ricordare che la
prima modernità ha disgiunto lo spazio e
il tempo nell’esperienza della vita quotidia-
na quando la velocità di movimento non è
più stata legata alla velocità di organismi o
elementi naturali ma è diventata una que-
stione di ingegno.
In altre parole la velocità non dipendeva
più dalla capacità di locomozione degli
esseri umani o degli animali, come ad
esempio il cavallo, ma dall’invenzione di
mezzi di locomozione come il treno, l’au-
tomobile, l’aereo o di comunicazione come
il telegrafo, la radio e il telefono.
In questo modo lo spazio-tempo sin dalla
prima modernità si è avviato sulla strada
che lo ha condotto a divenire uno spazio-
velocità in questa seconda modernità per
effetto dell’evoluzione degli strumenti di
comunicazione, sia di quelli del trasporto
delle merci e delle persone che di quelli
della trasmissione delle informazioni e dei
comandi dell’azione. Per questi ultimi la
velocità di trasmissione è quasi prossima
al limite (la velocità della luce).
A questo proposito Virilio afferma:«Vivia-
mo in un mondo fondato non più sull’e-
stensione geografica, ma su una distanza
temporale che viene costantemente ridotta
dalle nostre capacità di trasporto, trasmis-
sione e azione telematica… il nuovo spa-
zio-velocità non è più uno spazio-tempo»9.
Per questo studioso «la velocità non è più
un mezzo, ma un milieu; si potrebbe dire

che la velocità è una sorta di sostanza ete-
rea che satura il mondo e nel quale viene
trasferita sempre più azione, acquisendo in
questo processo nuove qualità che solo tale
sostanza rende possibili e ineluttabili»10.
I fenomeni sociali, economici e tecnologici
che sono alla base della formazione dello
spazio-velocità hanno avuto dei profondi
effetti anche sul tempo, in particolare
hanno messo in crisi il tempo noetico e
hanno esteso il tempo sociale dal locale al
globale e, soprattutto, ne hanno ridotto a
dimensioni molto piccole il presente socia-
le che lo costituisce. 
Il presente sociale sta diventando, con lo
sviluppo delle reti telematiche, ogni giorno
più piccolo e sta avvicinando, di fatto, alla
simultaneità gli eventi che accadono in
luoghi tra loro anche spazialmente distan-
ti. Si può dire che lo spazio-velocità sta
facendo tendere a zero l’intervallo tempo-
rale che forma il presente sociale. 
Di fatto, questa riduzione del presente
sociale ha prodotto una dilatazione del
dominio della temporalità sociale.
È necessario tenere presente che questa
trasformazione della sociotemporalità è
una risposta funzionale ai bisogni delle
economie e delle culture delle società eco-
nomicamente più sviluppate e complesse
che tendono sempre più a far dipendere la
sopravvivenza degli individui dalla rete del
sistema informativo in cui sono inseriti. 
E tutto questo fa sì che le persone debbano
occuparsi solo del loro presente, mentre la
capacità di fare progetti a lunga scadenza,
come l’imparare dal passato, dipende sem-
pre di più dagli specialisti. 
Il presente è diventata l’unica dimensio-
ne esistenziale significativa per la vita
delle persone. La storia, invece, è diven-
tata un impaccio perché è molto più sem-
plice garantire «la collaborazione tra
persone prive di senso storico, che non
fra popolazioni con storie diverse e soli-
tamente antagoniste»11.
La dipendenza delle persone dalla rete



PROPOSTA EDUCATIVA 1/05 13

informativa le spinge a delegare la pianifi-
cazione della propria vita e financo della
propria memoria ad organismi sociali. E
questo apre scenari inquietanti come, pro-
feticamente, rilevava Fraser ventisette
anni fa: «Le grandi istituzioni sociali del-
l’occidente, per esempio, possiedono una
grande quantità di informazioni sui loro
cittadini. Grazie a questi dati, il Grande
Fratello è pronto a controllare il compor-
tamento e le opinioni di ciascuno e di tutti,
ed a usare queste informazioni per proget-
tare le linee di azione future, con o senza
l’esplicito consenso dei governati. È quan-
to già avviene nei paesi del totalitarismo, a
livello di politica governativa, ed è quanto
si sta verificando nel mondo libero in nome
delle  ricerche di mercato, dei sondaggi di
opinione, delle informazioni finanziarie,
delle esigenze di trasporto. Assistiamo,
credo, ai preparativi per la fusione di molti
presenti sociali in un unico presente globa-
le comune».12

La fusione dei presenti sociali in un pre-
sente globale preconizzata da Fraser è in
fase di piena attuazione in questi giorni.
Gli effetti di questa fusione appaiono deva-
stanti perché, come già accennato, mina-
no in profondità la nootemporalità e, quin-
di, il senso storico delle persone e mettono
in crisi la loro identità che non si declina
più lungo l’asse nootemporale ma solo
lungo quello delle relazioni che hanno con
gli altri in quanto cellule della società.
Occorre a questo proposito ricordare che
la storia serve alle persone per compren-
dere ciò che accade a loro e agli altri, per
cui l’ignoranza della storia li priva di que-
sta via di conoscenza e di consapevolezza. 
La vita privata del tessuto della storia
appare sempre di più come un caotico sus-
seguirsi di opportunità a volte positive e a
volte negative, piacevoli o spiacevoli ma in
cui comunque il paradigma del consumo si
manifesta come dominante. La coscienza
della propria responsabilità personale e
sociale risulta indebolita e la persona sem-

bra avere responsabilità, spesso illusorie,
solo verso se stessa e le persone che le sono
spazialmente ed affettivamente prossime.
Questa incapacità delle persone di gover-
nare la propria vita lungo l’asse storico del
tempo si manifesta in una concezione di
vita a-progettuale, di una vita cioè che si
costruisce, all’interno della sociotempora-
lità, attraverso la capacità di cogliere con
un atteggiamento pragmatico e utilitaristi-
co le occasioni e le opportunità che la vita
quotidiana offre, senza la necessità di
porsi domande se queste stesse occasioni
sono coerenti o meno con il proprio proget-
to di vita, ovvero se sono compatibili con i
propri sogni di futuro e con la propria sto-
ria, individuale e sociale.
Il risultato è una persona che vive senza
un’etica che non sia quella dell’utilità per-
sonale e dell’adattamento alla realtà socia-
le e alla sua cultura.
Di una persona che non sa assumere
impegni a medio e a lungo termine, che
non sa sacrificarsi e rinunciare alle gratifi-
cazioni che il presente offre in nome della
coerenza a un impegno di costruzione di
un futuro personale e sociale.
Paradossalmente proprio il dominio impe-
riale della sociotemporalità che, come si è
visto, ha tra le sue funzioni quella di orien-
tare eticamente le azioni individuali in
modo da farle divenire azioni sociali, sta
producendo, invece, una profonda crisi
dell’eticità sociale ovvero della capacità
delle persone di assumere responsabilità
nei confronti della comunità e, quindi,
delle persone con cui condividono il per-
corso nootemporale che dalla nascita le
conduce al confine ineludibile della morte. 

Computer e trasformazione della temporalità 

Infine, è necessario sottolineare che il
computer è il maggior responsabile della
trasformazione del vissuto del tempo a
livello individuale e sociale, soprattutto
quando è utilizzato per governare e rego-



PROPOSTA EDUCATIVA 1/0514

lare burocraticamente la vita sociale. 
Basti pensare a come nell’amministrazio-
ne pubblica le statistiche abbiano sostituito
lo studio dei casi individuali, nella politica i
sondaggi lo scambio comunicativo inter-
personale e così via. 
Il computer usato a questi scopi fa passare
le persone da abitanti di un mondo nootem-
porale ad abitanti di un mondo prototempo-
rale in cui il tempo, come si è visto all’inizio,
non ha una direzione ma è frammentato in
tanti elementi tra loro sconnessi.
In altre parole l’uomo in quanto unità
statistica è ridotto a una particella ele-
mentare dove, come ricorda la teoria dei
quanti, «possiamo parlare di un elettrone
o dell’altro se ce ne sono due, ma non
possiamo parlare dell’”elettrone 1” o
dell’”elettrone 2” come se avessero eti-
chette diverse. Se così fosse, infatti, non
sarebbero indistinguibilmente identici e
non potrebbero essere soggetti a leggi
probabilistiche, statistiche».13

Purtroppo questi modelli si stanno affer-
mando sempre di più visto il loro successo
fondato sulla componente prototempora-
le/probabilistica del comportamento stori-
co, «cioè su quelle azioni che costituiscono
i tratti comportamentali più rudimentali e,
quindi, più conservatori […] Dal punto di
vista dell’individuo, tuttavia, entrare nel
mondo prototemporale di una burocrazia
efficiente, gestita dal computer, significa
diventare, in un senso o nell’altro (o anche
in tutti i sensi) una persona senza nome»14.
Nel romanzo “Il dottor Zivago” il protago-

nista muore tragicamente d’infarto ma in
modo umano, Lara, invece, fa una fine
peggiore perché prima di morire viene pri-
vata del nome e, quindi, muore due volte.
«Un giorno Larisa Fedorovna uscì di casa
e non ritornò più. Evidentemente fu arre-
stata per strada. E morì e scomparve chis-
sà dove, numero senza nome di qualche
irrintracciabile elenco, in uno degli innu-
merevoli campi di concentramento comu-
ni, o femminili, del Nord»15

Effetti secondari prodotti dal processo di svi-
luppo della sociotemporalità globale

Come si è visto, lo sviluppo della sociotem-
poralità globale è stato reso possibile dal
fatto che le persone sono sempre più stret-
tamente interrelate attraverso le comuni-
cazioni dello spazio-velocità. Questi pro-
cessi di comunicazione hanno prodotto
anche degli effetti collaterali tra i quali la
scomparsa delle età ed in particolare del-
l’infanzia.
Nelle società in cui è presente la crisi della
relazione tra nootemporalità e sociotem-
poralità è in atto una vera e propria disarti-
colazione dei confini che segnano le diffe-
renti età della vita. Ciò prelude alla scom-
parsa del ciclo di vita umano fondato su
una differente socializzazione delle perso-
ne a seconda dell’età e, quindi, sulla pre-
senza di modelli di condotta e di stili di vita
diversi connessi ai vari stadi che scandi-
scono il percorso umano dalla nascita alla
morte.
In questa fase storica nei paesi economica-
mente più sviluppati le persone tendono
sempre di più a comportarsi secondo
modelli che prescindono dalla loro età.
Questo è particolarmente visibile nell’in-
fanzia, tanto è vero che da più parti si sta,
ad esempio, avanzando l’ipotesi della
scomparsa dell’infanzia.
La sociotemporalità, oltre che essersi dila-
tata spazialmente nel mondo, si è dilatata
anche lungo l’asse delle età, omogeneiz-



PROPOSTA EDUCATIVA 1/05 15

zando le diverse temporalità connesse ad
ognuna di esse. 
È infatti una osservazione comune che
l’età cronologica è diventata sempre meno
indicativa del modo di vivere della gente e,
quindi, l’orologio interno delle persone
non è più potente e costrittivo come una
volta.16 

Una sfida educativa: la riscoperta della diver-
sità delle età   

A fronte di queste trasformazioni ha senso
cercare di ri-strutturare una sociotempo-
ralità che consenta il rinascere di una
socializzazione diversa a seconda dell’età
e dei luoghi, o questa è solo una rivendica-
zione della nostalgia?
Per rispondere a questa domanda occorre
per prima cosa ricordare che l’essere
umano è un essere progettuale che, a diffe-
renza degli altri esseri viventi, non è defini-
to alla nascita. 
La natura progettuale dell’essere umano
richiede, come per ogni progetto che si
declina in modo continuo lungo un tempo
lineare, di individuare le tappe che ne
segnano lo sviluppo. In questo senso le età
non sono null’altro che le tappe che segna-
no il cammino dell’uomo verso la sua auto-
costruzione. Ma non solo. Le età sono
anche il compimento delle particolari
forme di realizzazione umana che nasco-
no dall’interazione tra potenzialità biologi-
che, caratteriali, culturali e storia persona-
le. Infine, occorre sottolineare che le età
costituiscono la unità del ritmo esistenzia-
le che svela il senso profondo della vita
attraverso la comprensione del ritmo che
lega i differenti tempi che segnano la vita
umana. 
Questo significato lo si può leggere nel
versetto 12 del Salmo 90 quando il salmi-
sta, dopo aver contemplato la caducità
della vita umana sotto il cielo, prorompe
nell’invocazione:«insegnaci a contare i
nostri giorni e giungeremo alla sapienza

del cuore».
In questo versetto, infatti, si esprime la
risposta dell’uomo di fede dell’antico testa-
mento allo sgomento che gli provoca la
meditazione intorno alla caducità e alla
precarietà dell’esistenza umana e delle
cose mondane.
Questa risposta, come si vede, non si
manifesta nella richiesta a Dio del prolun-
gamento, al di là dell’ordine naturale, della
durata della vita ma solo nell’acquisire la
capacità di imparare a contarne i giorni.
Dove il contare i giorni può essere inter-
pretato come la capacità di capire, non
solo con la mente ma anche con il cuore,
come vuole la vera sapienza, che il senso
della vita umana è nel suo scorrere all’in-
terno del tempo, e non nelle cose di cui è
costellata e per molti versi fatta. 
Il transitare con un ritmo ordinato attra-
verso le età della vita è un modo per
“contare i giorni” che può fare sì che la
storia della nostra vita assuma il suo
vero significato.

1 Fraser J. T., Il tempo una presenza sconosciuta, Feltrinelli, Milano,
1991, p.113.
2 Fraser J.T., Il tempo una presenza sconosciuta, Feltrinelli, Milano,
1993, p.17
3 Ivi, p.22.
4 Ivi, p. 114.
5 Zoja L., Il gesto di Ettore, Bollati Boringhieri, Torino 2001, p.27.
6 Fraser J. T., Il tempo una presenza sconosciuta, cit. p.114.
7 Ivi, p. 186
8 Ivi, p. 187.
9 Armitage J.(a cura di), Virilio Live: Selected Interviews, London,
2001, pp.84,71.
10 Bauman Z., La società sotto assedio, Bari, 2003, p.xx..
11 Ivi, p.304.
12 Ivi, p.302
13 Fraser J.T., Il tempo una presenza sconosciuta, cit., p. 318
14 Ivi, p. 318
15 Pasternàk B., Il dottor Zivago, Feltrinelli, Milano, 1957, p. 404.
16 Neugarten B. L., “Age Distinctions and Their Social Functions”,
Chicago Kent Law Review, LVII: 809-825.

note




