1. LUIL... LASUA VITA...!
L’infanzia e la giovinezza

1909 — Nasce a Milano il 22 giugno.
1915 — Inizia le scuole elementari.

1918 — Si trasferisce ad Alassio con la famiglia, dove frequenta la quarta
elementare e la prima ginnasio.

1920 — Torna a Milano. In quest’anno, Giuseppe ha undici anni. La
madre lo iscrive, come i fratelli, all’Associazione studentesca «Santo
Stanislao», perché completi la formazione spirituale.

1926 — Momento triste e importante della vita di Lazzati: 1’8 luglio muore
suo padre, aveva appena cinquant’anni. Il diciassettenne Giuseppe deve
pertanto preoccuparsi del proprio sostentamento: impartisce ripetizioni,
concorre con successo ad alcune borse di studio e svolge Iattivita di aiu-
tante-economo della «Santo Stanislaoy.

1927 — Lazzati comincia a pubblicare sul «Bollettino» dell’ Associazione
articoli e note in cui offre sintesi ragionate delle conferenze tenute nella
«Santo Stanislao».

1928 — Nel mese di marzo durante gli Esercizi spirituali, leggendo la bio-
grafia scritta dal salesiano don Cojazzi e uscita proprio in quei primi
mesi dell’anno, conosce Pier Giorgio Frassati, deceduto tre anni prima. E
un incontro che lo segnera profondamente. Cio che sembra stare vera-
mente a cuore a Lazzati in quegli anni di formazione intellettuale e spiri-
tuale ¢ la risposta a un interrogativo di fondo: qual ¢ la volonta di Dio nei
miei confronti? A cosa mi chiama Dio? Lazzati lo andava intuendo

111 testo che segue ¢ liberamente tratto dal sito web araneamarketing.it/lazzati.

4



seguendo I’esempio di Pier Giorgio: sentiva che Dio lo chiamava alla
santitd. Santitad intesa come responsabilita che nella Chiesa interpella
tutti, sacerdoti, religiosi o laici. A tal proposito, importante ¢ anche 1’in-
contro con il cardinale Schuster, nuovo Arcivescovo di Milano.
L’incontro tra 1 due avviene quando I’ Arcivescovo chiede di conoscere la
«Santo Stanislao». L’8 novembre Schuster si reca a far visita
all’Associazione e a Giuseppe Lazzati tocca il compito di presentargliela.

1931/32 — 11 21 ottobre del ’31 Lazzati si laurea a pieni voti e lode con
una tesi su Teofilo di Alessandria, pubblicata poi da «Vita e Pensiero»
nel 1935. In quest’anno e nel successivo, ¢ allievo Ufficiale e conclude il
corso come Sottotenente degli Alpini. E ancora sotto le armi che, quasi
contemporaneamente, diventa assistente del prof. Ubaldi, col quale si era
laureato. Intanto, don Ettore Pozzoni, il suo primo catechista alla «Santa
Stanislao», divenuto Assistente diocesano dei Giovani di A.C., lo invita a
collaborare con la Federazione della Gioventu cattolica ambrosiana come
Incaricato studenti.

1934 — 11 13 maggio 1’Assemblea federale elegge Giuseppe Lazzati
Presidente diocesano della Gioventu di Azione Cattolica. Tale impegno per
lui ¢ molto importante e vi si dedica attivamente fino alla deportazione nei
Lager tedeschi nel settembre 1943. In questo periodo Lazzati rivela le sue
doti di leader e uno speciale carisma educativo. Da qui in avanti, per oltre
mezzo secolo, egli approfondisce una doppia intuizione: la responsabilita
dei laici nella Chiesa e nel mondo; il valore cristiano della realta secolare.

La deportazione e il lager

1943 — «ll mattino del 9 settembre 1943, agli ufficiali radunati in Merano
nella caserma del 5° Alpini, un ufficiale chiedeva, ad uno ad uno, se sce-
glievano di essere fedeli al giuramento di fedelta fatto nel momento in cui
erano entrati a far parte dell’esercito o di aderire alle formazioni fasciste.
La seconda scelta li avrebbe fatti rientrare nelle lovo case, la prima signifi-
cava la deportazione.

5



1l “si” alla prima scelta suono come grido di liberta e caricati sui
camion — i soldati e i sottufficiali gia marciavano inquadrati dai
Tedeschi verso Innsbruck — comincio quella deportazione che di lager in
lager si sarebbe conclusa con il rientro a Milano il 31 agosto 1945. 1l
lager era per tutti una realta di cui non si aveva esperienza, forse sola-
mente qualche conoscenza indiretta o informazione giornalistica; ma si
presento subito nella sua tragica veste che veniva a dare un singolare
peso al si pronunciato nella caserma di Merano. E non e da meravigliar-
si troppo se, dopo le prime settimane di un’esperienza subumana, ricca
solamente di pesanti privazioni — da quella della liberta a quella di suffi-
cienti mezzi di sussistenza, di assistenza, di qualche mezzo di informazio-
ne e cultura — i meno saldi psicologicamente tendessero a perdere ade-
guate misure di controllo della propria dignita, coerente volonta, chia-
rezza di coscienza» (G. LAZZATI).

Triplice impegno di Giuseppe Lazzati in questi terribili anni di interna-
mento: il rapporto col Signore nella preghiera; la promozione e la guida
di «Gruppi del Vangelo» e conferenze su temi religiosi; un’attivita di
sostegno nei confronti di coloro che sembravano cedere alla proposta di
arruolarsi nelle forze della Repubblica Sociale Italiana ottenendo in cam-
bio il rimpatrio, oppure di passare al lavoro in centri germanici privi di
manodopera. Dunque dopo il “no” pronunciato a Merano, incomincio il
trasferimento di lager in lager.

1943 settembre — Lager di STABLAK — «Ero a Stablak — ha scritto
Pietro Ferranti — poco sotto Konigsberg quando sentii parlare di lui la
prima volta, un chiaro mattino del triste settembre del 43 [...]. Trovai
Lazzati davanti a una finestrella, in una baracca, alle prese con una
lametta da rasoio e uno specchietto appeso a un chiodo troppo alto per-
ché la “barba” potesse riuscire una operazione semplice. Confesso che
quella scena mi intristi parvecchio. avrei preferito non vedermelo i, cosi,
avrei preferito non sapere niente di lui, pensarlo ancora tra il dinamico
lavoro della sua Milano. Mi vide, “Oh! Ciau, te se chi anca ti?”. E la
sua voce suonava calma, serena, buona, quella di sempre. Non lo lasciai
piu, e attorno a lui ci stringemmo tutti quanti ci riconoscemmo giovani
di A.C. formando un bel gruppetto che molte volte ci fece dimenticare le

6



tristezze del reticolato. E da allora, dirigendo lui, iniziammo tutta un’at-
tivita spirituale cercando di dare un po’di bene, di conforto, di luce alla
massa dei fratelli ancora storditi incerti, assentiy.

1943 ottobre/marzo 1944 — Lager di DEBLIN-IRENA — «E venne —
continua Pietro Ferranti — il trasferimento a Deblin-Irena, a sud di
Varsavia, gli ultimi giorni di quel settembre, e fu in quella rossa fortezza
che ebbe modo di esplicarsi completamente tutto [’inesauribile spirito di
apostolato del nostro bravissimo presidente. Riorganizzate e mantenute
le attivita di Stablak, egli vi aggiunse varie “Tre sere” che ando tenendo
con la sua nota coltissima travolgente eloquenza, ora per un gruppo di
baracche ora per un altro [...]. Ed egli passava tra noi umile, sereno
sempre e sempre pronto ad ascoltare ed a rispondere a tutti chiarendo
idee sciogliendo dubbi, affrontando e vincendo obiezioni di ogni sorta. E
quanti, durante il giorno, non [’andavano a cercare nella sua cameretta
e quanti con lui, non ritrovarono la via della fede e del Signore?».
Un’altra testimonianza su questo periodo proviene da Giuseppe Sala
circa la fedelta di Lazzati a quanto si era riproposto per aiutare i compa-
gni di internamento: «Lazzati, attraverso le molteplici conferenze sempre
affollatissime, si era accattivata la stima ed il rispetto di tutti; il suo
esempio era chiara propaganda antifascista. Bisognava dunque rompere
questo incanto. 1 gruppi di studio, organizzati da Lazzati, furono scon-
volti col trasferimento in un altro campo dei principali esponenti: il
Professore inizio il suo calvario attraverso i blocchi dentro e fuori la
Cittadella [cio¢ la fortezza che era il cuore del lager, n.d.r.], subendo
perquisizioni ad ogni trasferimento dallo stesso capitano Crack che,
sbuffando per la sua adipe copiosa, grugniva con rabbia: “Herr profes-
sor!”, poi serrando i denti ripeteva: “Herr professor!”. Non si spavento
Lazzati e solo quando giunse finalmente al terzo blocco, per avere un po’
di pace, tanto cara a noi poveri prigionieri, si lascio convincere al silen-
zio; tuttavia col consiglio e coll’esempio trattenne molti dall’adesione
alla Repubblica fascista e dal lavoro volontario per la Germania.
“Perché dobbiamo ancora fingere una adesione al solo scopo di tornare
in Italia? Pur avendo buonissime intenzioni di fuga non appena sarete in
Italia, se pure giungerete non potete avere la certezza di una riuscita.

/



Meglio quindi, con franchezza e lealta dichiarare la nostra volonta di
tener fede al nostro onore militare”. Questo il consiglio dato a molti in
quei giorni terribili del novembre-dicembre 1943».

Significativo a questo proposito quanto emerge da un’agendina di
Lazzati ritrovata tra le sue carte. In data 24 dicembre 1943 egli annota:
«Ricevo da p. Gemelli certificato per rimpatrio: bisogna che usi pruden-
za: per me resto». La sua decisione ¢ lapidaria, confermando il risultato a
cui ¢ pervenuto nelle discussioni sui possibili rimpatri fatte il giorno pre-
cedente.

Il compagno di internamento Carlo Magni in una sua testimonianza affer-
ma: «Mi risulta che alcune personalita non mancarono di tentare di farlo
rimpatriare come insegnante dell’Universita Cattolica, tentativi pero falliti
a causa del suo netto rifiuto a qualsiasi compromesso. Preferi restare nei
campi di concentramento per condividere la sorte del suoi compagni ed
amici di sventura e per essere loro di aiuto e di sostegnoy.

1944 primavera-estate — Lager di OBERLANGEN — Come annuncia-
to nelle ultime lettere spedite ai familiari da Deblin-Irena, Lazzati a fine
marzo 1944 viene trasferito, con tre giorni di viaggio, da quel campo
d’internamento realizzato nella fortezza polacca al campo di Oberlangen.
«ll campo di Oberlangen — scrive ancora Giuseppe Sala — situato tra il
fiume Erus ed il confine olandese, segna un’altra tappa della nostra pri-
gionia. Si inizia in questo campo un lavoro meno appariscente, ma piu
proficuo. Vengono organizzati dei gruppi di cultura religiosa; gruppi
possibilmente omogenei, di un numero limitato di aderenti, ai quali viene
fissato un orario ed un luogo di ritrovo. Si elimina cosi la possibilita del
controllo tedesco e dello spionaggio italiano, il tenente Svinnher, che ci
ha seguiti anche in questo campo, é sempre in agguato, ringraziando il
cielo, questa volta invano.

1944 estate/gennaio 1945 — Lager di SANDBOSTEL — «Caduta in
breve tempo la Francia — informa ancora Giuseppe Sala — si sgombero
il Campo di Oberlangen. Tre giorni di viaggio, ottanta in un vagone
mitragliati per giunta: questo il resoconto di uno dei piu infelici trasfe-
rimenti in Germania». Il campo di Sandbostel € uno dei peggiori, situa-

8



to in una distesa pianura di sabbia, vicino a Brelenvorde, ai confini con
la Danimarca. Le baracche hanno dato alloggio a prigionieri di tutta
Europa. Agli italiani ¢ stato assegnato il blocco “XB”. Come in tutti i
campi anche qui regnava la sporcizia; le baracche erano cadenti, gli
infissi in pessime condizioni, gli impianti igienici rudimentali e lontani.
Dalla testimonianza del cappellano militare don Luigi Pasa in data 8
maggio 1945 si conosce che Lazzati continua in modo sempre piu con-
vinto e strutturato la sua opera di formazione cristiana dentro il /ager,
giungendo ad organizzare corsi di tipo universitario.

In morte di Giuseppe Lazzati, Alessandro Natta, ha ricordato quell’e-
sperienza: «Subito trovammo, pur partendo da culture diverse, il terreno
e lo scopo di un’opera comune e solidale: quella dell’incoraggiamento
morale e della maturazione politica dei tanti prigionieri che, travolti
dalla sconfitta e dall’'umiliazione nazionale, penavano a darsi ragione
degli avvenimenti e a recuperare un ideale e una speranza [...]. Poi il
dialogo tra noi si fece piu stringente attorno al tema grande e inedito di
quale Italia costruire sulle ceneri della disfatta. Lui cattolico, io laico e
gia comunista e altri compagni di differenti convinzioni filosofiche e
politiche, ci confrontammo, con entusiasmo di costruttori, sui caratteri, i
fondamenti, i fini di una nuova comunita nazionaley.

La politica (1940-1953)?

Pensare politicamente

Tra le idee fondamentali, che hanno caratterizzato il pensiero di
Lazzati, una lo percorre come un ritornello per oltre quarant’anni: pensa-
re politicamente. Per lui fu il progetto da realizzare nel corso della vita,
in vista di una «umanizzazione plenaria dell’uomo», come egli era solito
esprimersi. In realta I’umanizzazione dell’'uomo, e del mondo in cui 1’uo-
mo vive, rimane una meta per tutti.

2 11 testo che segue ¢ liberamente tratto da A. OBERTL, I/ cristiano e la cittd in
Giuseppe Lazzati, citato in www.araneamarketing.it/lazzati.

9



Sulle origini di questo progetto le informazioni piu puntuali sono quel-
le che ci ha consegnato mons. Carlo Colombo, che ha raccontato come,
nei primi mesi del 1940, due giornalisti cattolici — Raimondo Manzini,
allora direttore a Bologna de «I’Avvenire d’Italia», e mons. Busti, diret-
tore a Milano de «I’Italia» — sollecitarono il rettore dell’Universita
Cattolica, padre Gemelli, ad incoraggiare nell’ambiente accademico una
seria riflessione sull’atteggiamento che i cattolici italiani avrebbero
dovuto assumere nei confronti della guerra. L’ingresso dell’Italia nel
conflitto bellico troncd bruscamente 1’incipiente dibattito nell’ Ateneo
milanese; ma un gruppo di giovani professori continuo ad incontrarsi per
discutere ancora su varie tematiche socio-politiche.

A casa di Umberto Padovani, docente di filosofia della religione, si
incontrarono piu volte i suoi colleghi Dossetti, Fanfani, Vanni Rovighi,
Bontadini, lo stesso Colombo, talvolta anche La Pira che viveva gia a
Firenze. Tra loro pure Lazzati.

Circa I’esperienza maturata da Giuseppe Lazzati in quegli incontri ¢
possibile fare due considerazioni. Anzitutto egli, confrontandosi con i
suoi amici sulle dottrine di Aristotele e di Tommaso d’Aquino e leggendo
Maritain, si formo un’idea alta e non strumentale della politica, intesa da
lui come la piu nobile attivita degli uomini (di tutti gli uomini), capace di
realizzare quel bene comune che ¢ da intendere quale condizione per il
massimo sviluppo possibile di ogni persona. In tal senso la politica si
configuro, nel pensiero del giovane Lazzati, come impegno obbligatorio
dei cristiani, chiamati da Dio ad ordinare le realta terrene secondo la loro
natura ma sempre in vista dell’integrale umanizzazione dell’'uomo.
Inoltre Lazzati, in quegli incontri clandestini, si convinse che i cattolici
italiani — per varie ragioni storiche, che dall’ostruzionismo fascista alla
partecipazione democratica nella vita politica risalivano al non expedit
pontificio post-unitario — erano assolutamente impreparati all’impegno
politico e che, quindi, dovevano apprendere finalmente a «pensare politi-
camentey.

Era una valutazione in cui gli amici di casa Padovani si autoincludeva-
no, ma nutrendo la consapevolezza e il desiderio di superare 1’impasse:
«ll giudizio comune degli amici con i quali allora si lavorava, Dossetti,
Fanfani, La Pira, era quello di non impegnarci direttamente nell azione

/0



politica. Di non farlo perché non eravamo preparati, non tanto e non
solo come singole persone, ma come ambiente cattolico: i cattolici non
erano preparati a seguirci sulla strada che andavamo ipotizzando. Era
necessario un lungo, paziente e capillare lavoro di preparazione cultura-
le, non solo di vertice, ma alla base, la quale certamente solo cosi avreb-
be potuto recepire il frutto del nostro lavoro e il significato delle propo-
ste politiche che venivamo facendo». Quindi, Lazzati si andava convin-
cendo che I’azione deve essere necessariamente preceduta e preparata
dalla formazione; di piu: che la formazione ¢ essa stessa azione e impe-
gno di tipo politico. In tal senso, il progetto lazzatiano dimostra, sin dal-
I’inizio, una valenza e uno scopo formativi.

Dopo I’armistizio del 1943, 1 «professorini» di casa Padovani si
dispersero. Dossetti partecipo alla resistenza partigiana; La Pira ando a
Roma; Fanfani si rifugio in Svizzera; Giuseppe Lazzati fu internato in
Germania. Ed ¢ 1i, nei lager, che comincia a realizzare il suo progetto.
Negli anni piu terribili della guerra e della prigionia, egli concepisce 1’ar-
chitettura concettuale della civitas humana e la propone gia ai soldati,
internati insieme con lui, in piccoli incontri formativi che nutrivano la
grande speranza di preparare, nonostante tutto, un futuro migliore.

Alla fine della guerra, i clandestini di casa Padovani uscirono allo
scoperto e si ritrovarono tutti impegnati nell’agone politico. Anche
Lazzati fu prima pressantemente invitato e poi convinto ad entrare in
politica dai suoi giovani colleghi, soprattutto da Dossetti. Ma gli rimase
sempre il dubbio di non essere al proprio posto, tanto da conservare
I’impressione di essere stato in quell’occasione quasi «acchiappato da
loro e trascinato con loro» — come ebbe a confessare pubblicamente in
seguito — perché gli pareva di «non tenere cosi fede al primitivo propo-
sito formativo». La perplessita — tuttavia — non lo impaccio nella mili-
tanza politica. Consapevole di scegliere non «una posizione comoda, ma
una irta di difficolta in tutti i sensi», Lazzati si dimise da presidente dio-
cesano della Gioventu di Azione Cattolica e si candido nelle file della
Democrazia cristiana per le amministrative di Milano, risultando subito
eletto; al primo Congresso nazionale del partito, nell’aprile 1946, venne
eletto consigliere nazionale, quattordicesimo dei sessanta eletti, e quindi
membro della Direzione nazionale; il 2 giugno 1946 fu eletto anche

/7



all’Assemblea costituente. Il 18 aprile 1948 fu eletto alla Camera dei
deputati e quindi nominato vicepresidente del gruppo parlamentare
democristiano e assegnato alle commissioni per 1’agricoltura e 1’alimen-
tazione prima e per I’istruzione e le belle arti dopo.

Ricordando le ragioni della sua opzione politica, Giuseppe Lazzati
spiegd in seguito che essa «non fu scelta spontaneamente ma quasi di
necessita»: «sia pure con libera adesione, dovetti cedere nel momento in
cui il mio Paese, uscito prostrato, politicamente ed economicamente,
dalla tragica vicenda della guerra e della liberazione dal giogo della
dittatura fascista, si trovo di fronte al compito immane della ricostruzio-
ne. Rientravo da due anni di prigionia e trovavo gli amici, universitari
come me, con i quali ci si era culturalmente preparati a quel compito
costruttivo, impegnati a un servizio politico diretto cui costringeva |’ur-
genza e la durezza dell ora, in vista di assicurare che non andasse nuo-
vamente perduto, sotto segno opposto, quel supremo bene di liberta che
si era, faticosamente e ad alto prezzo, riconquistato.

Il periodo della Costituente lo vide protagonista della travagliata
ricostruzione del Paese, giocando egli un ruolo importantissimo non
solo all’interno dell’ Assemblea, ma anche e soprattutto in seno al grup-
po dossettiano, personificando il punto di riferimento sicuro e il termi-
ne di confronto critico circa la coerenza di quanto il gruppo portava
avanti in sede di elaborazione della Carta Costituzionale con 1 motivi
ideali e con i propositi di fondo che costituivano la spinta politico-cul-
turale fondante il gruppo stesso. In tal senso, se a Dossetti veniva rico-
nosciuta la leadership politica, a Lazzati veniva riconosciuta una /ea-
dership etico-religiosa, certamente meno evidente e documentabile, ma
non meno importante.

Per Lazzati, insomma, restava prioritario I’impegno a formare a
«pensare politicamente». Tanto piu che, durante le campagne elettorali,
aveva constatato non solo 1’assenza di preparazione politica tra 1 catto-
lici, ma anche I’ingenua convinzione diffusa che fosse sufficiente esse-
re buoni cristiani per divenire bravi ed efficaci politici. A chi gli
mostrava questa ingenuita, Giuseppe Lazzati faceva presente la neces-
sita di saper governare, che non si acquisisce con la sincerita dei senti-
menti religiosi, ma con la conoscenza tecnica di regole e di meccanismi

/12



amministrativi ben precisi («// bello — commentava — é che un bravo
cristiano puo mandare in malora un Comune, se non sa cosa vuoi dire
fare un bilancio»).

La formazione politica

Per raggiungere ’obiettivo di una solida e diffusa preparazione socio-
politica, Lazzati curo, all’interno del gruppo dossettiano, alcune espe-
rienze formative. Il 13 settembre 1946, a Roma, insieme a Dossetti ¢ a
Fanfani, diede vita all’associazione «Civitas humanay», che aveva lo
scopo di orientare 1 cattolici verso la riforma politica e sociale. Concepita
nella prospettiva della parita e della partecipazione democratica, 1’asso-
ciazione era strutturata in tre gruppi: a Milano con Laura Bianchini,
Giuseppe Glisenti e Umberto Padovani; a Genova con don Franco Costa,
Fausto Molinari, Augusto Solari, Gianni Baget Bozzo; a Torino con il
domenicano Enrico di Rovasenda, il salesiano Giuseppe Gemellaro,
Eugenio Minoli, Silvio Golzio, Augusto Del Noce. Collaboratori erano
anche Giorgio La Pira e Luigi Gui.

Accanto all’associazione sorsero anche i «Gruppi Servire», con analoghe
finalita formativo-culturali, che furono il luogo di incontro e di confronto
tra moltissimi giovani impegnati gia nella Dc, nella Fuci, nella Giac, nelle
Acli. In un appunto di Lazzati, a proposito dei Gruppi, si legge: «Meta. for-
mare dirigenti capaci di lavorare nella propria specializzazione secondo il
suo metodo e le sue esigenze, ma in unita di visione generale e di sensibi-
lita con le altre specializzazioni. Mezzi: studio e azione. Metodo: a) studio:
tutti insieme i problemi generali e di collegamento dei vari settori; in sotto-
gruppi per le varie specializzazioni. Ricerca personale orientata; pratico
accesso agli strumenti di studio. Programmi organicamente studiati di
ricerca e di applicazione, b) azione: per sottogruppi col metodo Lebret (vd.
ID., Efficacité politique da chrétien. Fonnation du militant). ¢) Numero dei
partecipanti: tale da permettere un minimo di articolazione, ma da non
appesantire il funzionamento. d) Qualita: non grado di studio ma intelli-
genza aperta e volonta di impegnarsi sia nello studio che nell’azione. Lo
spirito dei gruppi e dei singoli partecipanti e espresso dal nome: servirey.

/3



Infine, nel maggio 1947, Giuseppe Lazzati partecipo alla fondazione
della rivista «Cronache Sociali». Questa, secondo Dossetti ¢ Fanfani,
doveva assolvere principalmente ad un compito di informazione politica.
Per Lazzati, invece, essa doveva, ancora una volta, promuovere
un’«azione formativa in lato senso culturale». Pertanto, attraverso la
rivista, egli introdusse in Italia quanto di meglio, in materia d’impegno
storico-politico dei cristiani laici, aveva prodotto la riflessione neotomi-
stica di J. Maritain ¢ di Ch. Journet, offrendo ai lettori italiani una matura
riflessione sui fondamenti teologici dell’agire politico e della sintesi
sapienziale tra fede e politica, e distinguendo nettamente — senza pero
contrapporli — 1’azione evangelizzatrice e I’impegno politico.

In un articolo intitolato «Esigenze cristiane in politica», Lazzati spie-
gava a tal proposito: «Per lo piu il cristiano si trova immerso in quella
concezione machiavellica dissociante la politica dall’etica che sembra
fatta per ogni successo e facilmente tenta di ricercare almeno una conci-
liazione. Sa il cristiano che nulla puo compromettere il suo efficiente
sforzo di rinnovamento quanto [’accettare tale tentazione o il venire a
patti con essa, e pur agendo con senso vivo di realismo che e proprio
dell’etica politica avente nel tempo, e non nell eterno come la persona, il
suo fine immediato, la vespingera con forza, facendo ricorso a quell’e-
roismo interiore che fondi il tipo di santita quale l’eta nostra caratteristi-
camente richiedey.

Il momento piu critico, nel periodo dell’impegno politico, fu per
Giuseppe Lazzati il confronto polemico con Gedda, presidente degli
Uomini di A.C., e con Carretto, presidente dei Giovani di A.C., nei mesi
a cavallo tra il 1948 e il 1949. Lazzati, in un articolo pubblicato su
«Cronache Socialiy, intitolato «Azione cattolica e azione politica», soste-
neva la necessita di distinguere le due cose, riprendendo le indicazioni di
Pio XI in materia. Gli uomini dell’A.C. non la pensavano ugualmente e
risposero con forti attacchi dalle colonne del giornale romano «lIl
Quotidiano». Conservando nel suo archivio personale quegli articoli,
Lazzati annoto in margine ad uno di essi: «... Se [’Ac in quanto tale vuole
fare della politica domandiamo solo che una dichiarazione della gerar-
chia corregga quanto fin qui dichiarato a apra la nuova strada. Alla
gerarchia ci inchineremoy, parole queste che testimoniano la sua serenita

/4



nella polemica e la sua coerenza alle disposizioni magisteriali sulla que-
stione.

Alla fine della prima legislatura, il 9 marzo 1953, Giuseppe Lazzati
cesso la sua esperienza di parlamentare, ritirandosi definitivamente dalla
vita politica attiva. Egli, tuttavia, pur abbandonando 1’azione politica,
rimase convinto della necessita della formazione politica dei cattolici ita-
liani, causa per la quale si adopero instancabilmente nel corso dei succes-
sivi decenni.

Espressione di quest’impegno formativo fu la direzione de «I’Italia»
(1961-1964) ¢ la rifondazione dell’Istituto Sociale Ambrosiano, il cui
nuovo statuto Lazzati stese, con [’approvazione dell’arcivescovo
Montini. L’Istituto si proponeva di ricercare le direzioni in cui, in coeren-
za al messaggio cristiano, si potevano allora trovare le soluzioni ai piu
urgenti problemi del momento, sul piano giuridico, politico, economico e
sociale. Allo scopo, si prefiggeva la formazione civica dei cattolici, che
dovevano appunto essere educati a diventare cittadini consapevoli e par-
tecipi oltre che leali dello Stato democratico.

Ma anche il lungo rettorato della Cattolica di Milano testimonia di
questa sua attenzione formativa, esprimendone il livello piu alto ed effi-
cace.

Il suo progetto di rinnovamento dell’universita — nei suoi corsi acca-
demici, nei corsi annuali di aggiornamento, nella rivista «Vita e
Pensiero» —, durante gli anni settanta, comprese anche il tentativo di
promuovere, nell’ambiente universitario e a partire da esso, «una rifles-
sione che tende a scoprire e a mettere in luce fatti particolarmente
significativi in ordine alla dimostrazione del legame genetico che strin-
ge determinate situazioni politiche — preso 1’aggettivo nella sua acce-
zione piu ampia — a condizioni culturali piu o meno avvertitey.
L’universita, in tal senso, fu da lui intesa «quale coscienza critica della
societa» in cui essa opera culturalmente e per i cui problemi vitali ¢
tenuta ad elaborare risposte scientificamente fondate. Coloro che lavo-
rano e studiano nell’ateneo, di conseguenza, vengono considerati come
protagonisti di un processo di «coscientizzazioney»: essi devono impe-
gnarsi a pensare criticamente i problemi della societa e le possibili
soluzioni da proporre. Pensare criticamente era, secondo Lazzati, il

/5



punto di partenza per acquisire e praticare quel giudizio sintetico e uni-
tario che ¢ la base del pensare politicamente. L’universita, cosi, diven-
tava una scuola di formazione politica, senza perd configurarsi come
laboratorio partitico: il compito che Lazzati indicava agli universitari
cattolici era «esercitare [’intelligenza critica [...] su aspetti ben precisi
della situazione politica italiana con la responsabile preoccupazione,
gelosamente custodita, di salvare la fondamentale distinzione tra il
riflettere, criticamente fondato, sul fatto politico e il fare politica, pure
nella consapevolezza della connessione che lega tra loro i due servizi,
connessione che, senza confondere ambiti e compiti, stabilisce appunto
il rapporto tra universita e societay.

Costruire la citta dell 'uomo

Finito il periodo del suo rettorato in Cattolica, Giuseppe Lazzati —
forte ormai di una pluriennale esperienza maturata nel campo della for-
mazione culturale politicamente connotata e orientata — pubblica quello
che si puo considerate il suo manifesto politico, un volumetto dal titolo
emblematico, che recupera — non certo per senile nostalgia, ma per coe-
renza ad un progetto mai interrotto — il nome latino dell’associazione gia
fondata nel 1946: «La citta dell’'uomo». Costruire, da cristiani, la citta
dell’uomo, a misura d’uomo.

Va qui sottolineata innanzitutto la scelta del termine «costruire», che
indica il lavorare insieme e tutti. Inoltre va chiarita la nozione di «citta del-
I’uomoy: essa si richiama esplicitamente al concetto aristotelico di polis e
a quello tomistico di civitas, che non indicano lo Stato, bensi una realta
naturale, specificamente umana, avente per fine il bene comune, cio¢ il
bene di tutti 1 suoi membri, lo sviluppo integrale di tutte le persone, al di
fuori e al di sopra di qualsiasi discriminazione ideologica.

Una precisazione ¢ da fare circa I’interrogativo implicito al progetto laz-
zatiano: chi partecipa alla costruzione della citta? Lo stesso Lazzati rispon-
de: «... [ costruttori non possono che essere i cittadini: tutti i cittadini, con
i compiti piu svariati: dai piv umili ai piu alti. In altre parole, da quelli che
del cantiere — la citta — portano le maggiori responsabilita, a quelli che

/6



compiono i servizi meno appariscenti, a quelli che possono sembrare, e in
un certo senso sono, esterni al cantiere.

Giuseppe Lazzati sentiva viva dentro di sé la convinzione che, da un
lato, ogni uomo ha il compito di essere un costruttore della polis, perché
questa divenga sempre meglio una citta a misura d’'uomo e per tutti gli
uomini, e che, dall’altro lato, non ci si improvvisa costruttori della citta,
perché ¢ necessario formarsi ed educarsi ad essere tali. Tuttavia, gli
uomini non rimangono soli nella costruzione, che pure compete loro.
L’essere costruttori, insomma, ¢ un dato umano che, nell’orizzonte della
fede cristiana di Lazzati, viene compreso quale realta connaturata all’uo-
mo 1n forza di una vocazione divina. Dio stesso chiama ciascun uomo,
per affidargli il compito: costruire la citta a misura d’uomo. Chi poi,
come il cristiano, ha coscienza d’essere chiamato da Dio a questo compi-
to di umanizzazione della citta dell’uomo, sa che questa ¢ la via per fare
la volonta di Dio nella storia. In tal senso, Lazzati ha insegnato e, soprat-
tutto, testimoniato questa convinzione: ogni uomo ¢ chiamato da Dio a
divenire un uomo integrale, raggiungendo il massimo di sviluppo umano
che gli ¢ possibile nelle concrete situazioni in cui vive e cid pud avvenire
se si umanizza la citta. Il cristiano ha, appunto, tale compito storico:
costruire la citta dell’uomo, con la consapevolezza di lavorare in compa-
gnia di Dio. La fede non gli chiede altro impegno nella citta. La fede cri-
stiana chiede al credente di tener sempre presente che la citta «salda e
sicura» non si costruisce a prescindere da Dio: ¢ Dio che ama gli uomini
e li vuole salvi, che veglia e fatica insieme agli uomini per la citta (cf
Salmo 126).

Qui emerge la difficolta maggiore della politologia lazzatiana, relati-
va all’inciso «da cristiani»: 1 cristiani contribuiscono all’umanizzazione
della citta insieme agli altri uomini che abitano la citta, ma sempre
necessariamente come cristiani. Il ricorso a Maritain ¢ evidente.
Secondo il filosofo francese, il credente ? quando opera pubblicamente
? agisce o «in quanto cristiano» sul «piano dello spirituale» o «da cri-
stiano» sul «piano del temporale». Nel primo caso egli si impegna a
nome della Chiesa, e percio impegna la Chiesa stessa; nel secondo caso
impegna soltanto se stesso, anche se «tutto se stesso» e non soltanto a
mezzo.

17



Anche per Giuseppe Lazzati, che considerava la politica un’attivita
«laicay, il credente deve praticarla non «in quanto credente», come
avviene invece per I’impegno d’evangelizzazione, ma «perché credentey,
ossia come uomo fra gli uomini, che pur animato dalla fede non presume
di derivare le sue competenze dalla fede stessa. La fede induce il creden-
te a un’azione politica che ha I’obiettivo — comune a tutti — di conseguire
il bene comune e, con cio, il massimo sviluppo di ciascuno e di tutti dan-
dogli una ragione di fede. Precisamente quella di essere coerente col
compito assegnato da Dio all’'uomo di assecondare la sua economia di
creazione e di redenzione.

A questa sintesi schematica del progetto lazzatiano si aggiunga che,
proprio perché Lazzati concepiva la politica come una realta laica, egli la
percepiva come compito peculiare di coloro che per natura, vocazione e
missione, sono impegnati a cercate il regno di Dio trattando le realta ter-
rene, secolari, orinandole secondo il piano di Dio stesso. In questo senso
la politica, opera umana d’umanizzazione, per i cristiani ¢ anche occasio-
ne e frangente per vivere e testimoniare le ragioni «teologiche» dell’esse-
re e del diventare sempre pit uomini in un mondo creato e redento da
Dio.

Se & vero che, secondo Lazzati, la citta dell’'uomo deve essere
costruita «da cristiani», € anche vero che essa deve essere costruita «a
misura d’uomoy, cio¢ «secondo la misura dei completi bisogni tempo-
rali dell’'uomo, sia esso cristiano o non cristiano». Tale concetto ¢
legato al riconoscimento dell’autonomia delle realta terrene, ossia al
fatto che «le cose create e le stesse societa hanno leggi o valori propri,
che ['uomo gradatamente deve scoprire, usare e ordinare» (Gaudium et
spes, 36). Per tale autonomia 1’agire politico non ¢ desumibile diretta-
mente dalla rivelazione. Esso deve ricorrere all’intelligenza e alla
ragione, chiamate ad individuare e a utilizzare cio che ¢ necessario per
conseguire il bene comune. Dovendo fare ricorso a intelligenza e ragio-
ne, I’agire politico esige una ricerca permanente a cui tutti, credenti o
no, danno il loro contributo. La rivelazione e la fede animano i credenti
in questa ricerca e li stimolano a tradurre le acquisizioni in azione poli-
tica, senza per questo renderli né piu intelligenti, né piu ragionevoli, né
piu capaci degli altri.

/8



Ci si rende allora conto che la citta «progettata» da Lazzati, non € una
citta cristiana, in senso integristico e fondamentalistico. Lazzati ha profe-
tizzato una citta dell’uomo a misura d’'uomo, resa possibile dal dialogo di
ciascuno con tutti, in vista del vero bene comune. Questo non ¢ la
somma di tutti 1 beni individuali esistenti nella societa, ma la possibilita
offerta a ciascuno di sviluppare tutto se stesso, di divenire tutto cio che
puo essere.

A questo proposito ¢ da sottolineare I’importanza riconosciuta da
Giuseppe Lazzati alla «mediazione», che si realizza sia come coopera-
zione sia come dialogo: se si deve costruire e gestire la citta, occorre
cooperare e dialogare, puntando tutti ad un unico e medesimo obiettivo
(la citta dell’'uvomo a misura d’'uomo) pur partendo da ipotesi e pur
seguendo prospettive diverse. Il cristiano deve diventare lievito di
mediazione, mentre costruisce la citta insieme agli altri uomini. Anzi il
suo apporto costruttivo all’impresa sara proprio quello di stimolare e
suscitare la mediazione. Secondo Lazzati il ruolo politico dei cristiani,
che costruiscono la citta da cristiani, ¢ proprio la mediazione:
«Purtroppo gli equivoci nati sul termine mediazione lo rendono a taluni
sospetto e si esigerebbe un lungo discorso per indicare gli aspetti teolo-
gici, storici, esistenziali che valgono a fondarne la validita, sia sul
piano culturale, sia sul piano dell’agire. Basti qui ricordare che l’iden-
tita cristiana, proprio perché deriva da Cristo, il mediatore per eccel-
lenza, consiste nell’essere mediazione non certo nel senso di “menoma-
zione”, di “dimidiazione”, ma nel senso di concepire quell’identita
situandola nella storia [...]. Tutto questo ¢ fondamento di autentica coo-
perazione, di cui é strumento il dialogo, che i cristiani devono essere
pronti ad aprire con tutti, ponendo a radice di tale capacita il rispetto e
[’amore per tuttiy.

Nell’attuale situazione di diffuso pluralismo, il cristiano che costruisce
la citta lavora a fianco di persone che, muovendo da diversi presupposti
culturali, orientano la loro attivita politica prescindendo dal fine sopran-
naturale dell’'uomo e misconoscendone la natura spirituale. Quel che
Lazzati auspicava era appunto una politica di cooperazione, mediante cui
«cercare insieme [...] la maggior pienezza possibile di ogni valore vera-
mente umano, cui tutti gli uomini, sia pure inconsapevolmente, aspirano.

/9



Cio per ordinare, alla luce di quel valore, la migliore strutturazione pos-
sibile della citta pensata a servizio dell uomo». In questo senso la propo-
sta lazzatiana va ben oltre quella di Maritain. Infatti, non orienta alla rea-
lizzazione di una nuova cristianita, ma svela profeticamente il senso cri-
stiano dell’impegno di umanizzare la citta.

Concludiamo evidenziando proprio la portata profetica della proposta
lazzatiana. Per Lazzati il profeta non ¢ un indovino, che predice il futuro,
sentenziando «avverra e succederay». Il profeta ¢, piuttosto, colui che
richiama 1’attenzione di tutti su verita fondamentali ed originarie, rima-
nendo ad esse fedele e denunciando cio che le smentisce e le snatura.
Ecco perché I’impegno profuso da Lazzati, in vari modi e in vari
momenti della sua vita, per formare a pensare politicamente, ebbe e con-
serva una valenza profetica: il progetto di Giuseppe Lazzati coglie, al di
la delle apparenze fenomenologiche che la velano, la natura creaturale
della citta e il suo destino metastorico.

1l rettorato all’Universita Cattolica di Milano

Nel 1965 Lazzati ¢ eletto dai suoi colleghi preside della Facolta di
Lettere € nel 1968 ¢ nominato rettore dell’ Ateneo, incarico che conser-
vera per cinque trienni sino al 1983.

Siamo nell’anno caldo della contestazione e Lazzati riesce a farvi
fronte, come riconosciuto da Giovanni Paolo II nella lettera inviatagli
allo scadere dell’incarico: «E a tutti noto 1'impegno col quale Ella ha
sempre cercato di fare dell’Universita Cattolica un serio centro di
ricerca, in cui si elaborino — alla luce della Rivelazione cristiana e nel
rigoroso rispetto dei metodi propri di ciascuna scienza — le risposte
agli interrogativi che salgono dal mondo contemporaneo. E a tutti e
pure nota la viva sensibilita con cui ha saputo interpretare, in anni
segnati da profonde tensioni, i fermenti del mondo giovanile, sforzan-
dosi di accogliere le istanze e di orientarle verso traguardi costrut-
tviy.

E poi difficile dare un quadro sintetico delle molteplici iniziative ed
attivita di Lazzati durante gli anni del suo rettorato per dare alla Cattolica
vigore e ruolo nella Chiesa e nella societa italiana.

20



Mons. Carlo Colombo in una sua testimonianza sul rettorato di Giuseppe
Lazzati scrive: «Qualche scelta di questi anni potra essere discussa, e forse
non conosceremo mai le difficolta superate e le motivazioni di qualche
atteggiamento, ma dobbiamo riconoscere che il Rettore Lazzati ha reso un
servizio consapevole e generoso all’Universita, alla Chiesa, a Gesu Cristo.
Ed é cio che contaly.

2. SPUNTI DI RIFLESSIONE
PER IL CAMMINO PERSONALE?3

La laicita

«Quando al convegno di Loreto, durante la relazione di Bruno Forte,
risuono il nome di Lazzati, esplose spontaneo un lungo, caloroso applau-
so, quasi a sottolineare che, in lui, quell’assemblea veramente rappresen-
tativa della chiesa italiana, riconosceva uno dei maestri piu autorevoli e
credibili o, meglio, [’anelito e la teorizzazione — [’anima indomita — della
“laicita incompiuta” del Vaticano I» (p. 67).

L’espressione “laicita incompiuta” puo riguardare pure noi, aderenti al
MIEAC. Quanto dentro di noi, nel nostro contesto familiare, sociale ed
ecclesiale, abbiamo maturato e testimoniamo un’autentica vocazione lai-
cale? O quanto, invece, ci arrendiamo ai sistemi e ai meccanismi ingiusti
che spesso dominano i nostri ambienti, abbandonandoci a tatticismi, con-
venienze, ipocrisie e clericalismi?

Il modello di laicita che la figura di Giuseppe Lazzati testimonia si
basa su una costante e solida cura interiore (preghiera e formazione) che
non si distingue né si separa dalla dimensione mondana e secolare. «Cio
che conta e costruire la giustizia, rinnovare il mondo, e poi andare in
paradiso» (p. 89). Quindi, la sua salda vocazione laicale si nutre della
circolarita natura-grazia, pensiero-vita, azione-contemplazione, fede-sto-

3 Laddove tra parentesi viene indicato soltanto il numero di pagina si cita da A.
OBERTI, Giuseppe Lazzati: vivere da laico.

2]



ria, evangelizzazione-promozione umana (cf p. 13). Cio lo porta a non
rifugiarsi mai in sentieri misticheggianti, bensi ad investire personalmen-
te in itinerari formativi di reale rinnovamento sociale e politico.

La laicita, pertanto, ¢ amare il mondo con lo stesso amore di Dio (che ha
dato il suo Figlio per noi, vd. Gv 3,16) e con lo stile del discernimento nel
dialogo, per non trascurare cio che di buono nella storia ¢’¢. Un esempio:
egli, pur espellendo dalla Cattolica i leader della contestazione studentesca,
avvia un’analisi del fenomeno, cogliendo analogia tra 1 valori della costitu-
zione e le esigenze piu profonde dei giovani con i quali non interruppe mai
il dialogo.

Lasciamo, allora, che Lazzati ci aiuti a ritrovare la mappa di una lai-
cita rinnovata e “compiuta”. Dunque, come per lui la laicita cristiana si
declina nel trinomio: Costituente-Universita cattolica-Concilio, ovvero
Politica-Cultura-Chiesa, per noi del MIEAC essa si traduce in educazio-
ne-territorio-vangelo, al fine di costruire — da cristiani e con tutti gli altri
uomini di buona volonta — la citta dell’'uomo (segno e sacramento della
citta di Dio).

1l laico

Chi e il laico cristiano?

Per Giuseppe Lazzati ¢ semplicemente «l'uomo battezzato». Tuttavia
non la si consideri una definizione “banale”, bensi “ricca”, perché «i/
battesimo non cancella i caratteri essenziali dell'vomo, ma gli da la pos-
sibilita di essere pienamente uomo» (p. 10). Il concilio Vaticano II con-
ferma questa intuizione ponendo al centro della diversificazione ministe-
riale della chiesa I’'universale vocazione alla santita. Il laico, quindi, con
il battesimo ¢ innestato nel “cuore” di Dio, ma pure nel “cuore”
dell’Incarnazione, cio¢ dentro il dinamismo profetico-sacramentale che
muove e rigenera la Chiesa. Un’energia di rinnovamento che, soprattutto
attraverso 1 laici della comunita cristiana, giunge a permeare la storia e il
cammino del mondo.

22



Un uomo!

Il laico, andando ancora piu all’essenziale, ¢ un uomo. «Gli e chiesto
di realizzare pienamente la propria natura umana» (p. 14), perché, anzi-
tutto, «Dio crea le persone. Portare a pienezza questo essere persond...
significa essere una realta individuale in relazione con..., in relazione
con Dio; in relazione con tutti gli uomini...; in relazione con tutte le
realta del mondo» (p. 15).

Come dice il teologo francese Y. Congar: «// laico é un uomo che sa
che il mondo esiste [...]. Egli sa che tutta questa realta ha un suo valore,
ha delle leggi proprie» (p. 15).

Costruttore della citta dell uomo

Ma attraverso cosa passa tale realizzazione personale e integrale a cui
¢ chiamato il laico cristiano? Lazzati risponde partendo dal presupposto
che «fin che dura il tempo, il compito dell’uomo e quello di costruire con
le sue forze una citta dell uomo, una convivenza umana, che renda possi-
bile all 'uomo di essere pienamente uomoy» (p. 17). Si tratta di un dovere
che accomuna ogni creatura umana, la quale ne dovra rispondere a Dio
(cf p. 28). Pertanto, richiamando il Concilio, il compito dei laici cristiani
¢ «la messa in atto di tutte le possibilita cristiane ed evangeliche nasco-
ste, ma gia presenti e operanti nel mondo. Il campo proprio della loro
attivita evangelizzatrice ¢ il mondo vasto e complicato della politica,
della realta sociale, dell’ economia; cosi pure della cultura, delle scienze
e delle arti, della vita internazionale, degli strumenti della comunicazio-
ne sociale; ed anche di altre realta particolarmente aperte all’evangeliz-
zazione, quali ['amore, la famiglia [’educazione dei bambini e degli ado-
lescenti, il lavoro professionale, la sofferenza» (p. 19). In modo piu con-
ciso e preciso € «fare in modo che la citta dell 'uomo in costruzione sia il
piu possibile aperta all’influenza del messaggio e all’influenza di Cristo,
attraverso i cristiani» (p. 20).

Dunque, per una verifica sincera sullo “stato” della nostra laicita, sulla
qualita e sulla santita del nostro “stare nel mondo”, occorre muoversi
sulle seguenti “coordinate” dettate da Lazzati.

«...Bisogna vivere intensamente il cristianesimo, altrimenti ci riducia-
mo facilmente ad accettare il modo di vivere dell uomo non redento. ci

23



accontentiamo di mettere accanto a questo modo di vivere alcune mani-
festazioni di vita cristiana» (p. 30).

Su questo fronte, oggi ¢ facile accorgersi del dilagare, anche fra i laici
cristiani, delle raccomandazioni e del clientelismo/arrivismo; cosi come
si vive, in modo abituale e quasi ormai connaturato, il consumismo e
I’antagonismo, senza dare spazio alla sobrieta, alla solidarieta concreta,
all’accoglienza.

«ll regno di Dio il laico lo costruisce giorno per giorno, nella quoti-
dianita della sua vita. Lo costruisce come papa e come mamma, come
figlio, come sposo e come sposa, come lavoratore. La dimensione piena
della laicita e infatti I’assunzione della mondanita come il terreno nel
quale cercare la santita, nel quale operare per ordinare le realta del
mondo secondo Dio, che poi vuol dire ordinare le realta del mondo
secondo la loro intrinseca ragione» (pp. 72-73).

Vengono alla mente le parole della Lettera a Diogneto, il cristiano ¢
“nel mondo” come I’anima ¢ nel corpo, ma pur non essendo “del
mondo”, da la vita “per il mondo”.

In sintesi, per Giuseppe Lazzati quattro sono le “esigenze” fondamen-
tali per chi voglia dirsi autenticamente laico:

1. «fedelta all’essere cristiano;

2. competenza nel campo in cui si agisce,

3. l"amore critico al proprio tempo» (p. 37);

4. «l’autonomia responsabile nell’esercizio della propria attivitay (p. 38).

Formare i laici...

Per giungere a una laicita che possa dirsi concretamente “compiuta”,
Lazzati individua la strada “maestra” della formazione. In pratica, occor-
re «coscientizzare i laici sulla loro singolare “doppia cittadinanza”: e
nella chiesa — in quanto battezzati, membra del Corpo mistico di Cristo
— e nel mondo (dato che il seculum é [’ambito proprio della loro voca-
zione: Lumen gentium, 31)» (pp. 69-70).

Su tale aspetto anche il nostro Movimento di Impegno Educativo
dovrebbe ulteriormente approfondire la propria riflessione:

24



— cosa significa nell’attuale contesto spendersi da laici nel seeculum, che
per noi ¢ piu precisamente 1’odierno campo dell’educazione?

— Volendo fare una trasposizione (speriamo non troppo forzata) del
motto «pensare politicamentey, per il nostro ruolo di educatori possia-
mo chiederci di «pensare educativamente», cio¢ di tradurre la nostra
laicita in percorsi che animino e rinnovino, in chiave evangelica, gli
ambienti, 1 percorsi e 1 soggetti educativi che incrociamo nella nostra
vita quotidiana?

— Che tipo di formazione ci richiede una tale “conversione” laicale, cio¢
come sviluppare mentalita, spiritualita, itinerari e metodi che ci per-
mettano di scorgere e scegliere consapevolmente le nuove frontiere
educative?

Educare a...

Lazzati indica alcuni punti utili per la nostra formazione laicale e per
I’impegno educativo. Educare a:

1. relazioni interpersonali (per vivere in comunita);

2. responsabilita della comunita in cui si vive;

3. competenza,

4. altruismo, solidarieta, carita... (vd. pp. 58ss).

L’educatore...

Infine, guardiamo alla figura di Giuseppe Lazzati come educatore. Nei
primi anni sessanta dirige il quotidiano cattolico milanese «I’Italia» (glielo
chiede Montini), attraverso il quale diffonde e fa prendere coscienza delle
importanti novita che maturano nell’evento conciliare. Fra 1’altro, in modo
innovativo, dedica una pagina ai problemi giovanili (cf p. 85), segno della
grande sensibilita verso le istanze e le voci che provenivano dalle nuove
generazioni. Erano tempi di rivolta giovanile e Lazzati, piuttosto che limi-
tarsi a stigmatizzare e a condannare le forme e le modalita del dissenso,
cerco di capire. Insomma, il suo modo di fare informazione e formazione
non si lasciava trascinare dall’onda emozionale, ma con lucidita, «da vero
educatore, teneva in massimo conto le ragioni della coscienza, dell intelli-

25



genza, della liberta e aborriva ogni forma di massificazione su base emoti-
va» (F. MONACO).

Viene spontaneo un raffronto con 1’oggi! La politica, i media... puntano
quasi esclusivamente al clamore e alla spettacolarizzazione, allontanando il
grosso pubblico dai percorsi della coscienza. Domandiamoci, alla luce del-
I’esperienza di Lazzati, quale possa essere il nostro ruolo di educatori in tale
contesto.

— Come facciamo crescere la nostra intelligenza e consapevolezza dei
fatti che accadono nei nostri ambienti e nel mondo?

— Ci interessiamo o siamo assuefatti anche noi al “pensiero unico” («E
cosi e non c’¢ nulla da fare!») e a un certo tipo di teledipendenza?

— Educhiamo noi stessi e gli altri a tenere desta una certa “riserva critica”
sui sistemi, sui rapporti e sulle cose, nell’ottica del regno di Dio?

Inoltre, per Lazzati, educazione si traduceva in disponibilita a tutti e in
ogni momento, «tenace costanza e sobria affettuosita per i figli spirituali
senza plagiarli e senza distaccarsene nelle crisi; con la maieutica rispet-
tosa dell’interlocutore» (pp. 17-18, passim).

La delicatezza, la pazienza, la tenerezza indicano la disponibilita a
lasciar spazio all’altro, in modo che possa essere realmente ed autentica-
mente quel che €. Solo da questo incontro sgorga 1’educazione, quale cam-
mino di reciproco rispetto e promozione. Quindi, saper vivere le relazioni
nella profondita del dialogo sembra oggi la sfida educativa piu difficile.

Invece, quante volte ci accade di ritirarci sconfitti e desolati dopo 1
tentativi andati a vuoto di incrociare i sogni, le illusioni, i1 desideri e le
esigenze delle nuove generazioni?

La “fatica laicale” che nel nostro tempo ci viene richiesta ¢: imparare a
so-stare dentro le possibili frustrazioni; riprovare piu volte; apprendere
I’«arte dell’ascolto e dell’incontroy... In cio occorre affidarsi allo Spirito
Santo, luce che guida e insegna a percorrere i misteriosi e sapienti sentie-
ri della pazienza e della tenerezza di Dio Padre.

... Il metodo

Un altro aspetto fondamentale che ci suggerisce la figura-guida di
Lazzati ¢ il metodo che egli basa, innanzitutto, sulla contemplazione.

26



Grazie ad essa si giunge ad affinare le proprie capacita di osservazione,
conoscenza, discernimento e azione. Pertanto, come educatori, non
possiamo lasciarci andare a considerazioni generiche riguardo il tempo
che viviamo o liquidare le questioni socio-politiche con giudizi superfi-
ciali e/o ideologici. Piuttosto, grazie a Lazzati si riscopre la necessita di
«capire cosa é successo in questi ultimi trent’anni, e perché sia succes-
so, capire come, per l’intervento di quali forze e circostanze, il nostro
0ggi sia questo che é e non diverso,; capire meglio tutto questo non puo
restare senza conseguenze sul piano delle responsabilita da assumere
adesso, a livello sia personale che comunitario» (p. 63).

Tale dinamica che investe ’intera esistenza del cristiano e dell’educato-
re non ¢ dettata da esigenze di tipo «strategico» e di efficienza storica,
proviene invece da una spiritualita che in Lazzati ha dei “paletti” di riferi-
mento. Li sintetizziamo con alcune parole-chiave, visto che hanno grande
significato e utilita anche per noi soci del MIE.

3. LE PAROLE CHIAVE*

Chiesa

Lumen gentium, 40: essa cammina con ’umanita, ne ¢ fermento, e
«non e mossa da alcuna ambizione terrena» (p. 38).

Mondo

«Si tratta di riconoscere la fondamentale autonomia e bonta delle
realta terrene — dette sei volte buone fin da Gen 1 — e peraltro ammettere
il di piu o l’essenziale salto qualitativo che la grazia induce nella natura
con l'irruzione della specificita cristiana» (pp. 26s).

Niente “qui ed ora” ¢ il regno, percio tutto puod essere sua preparazione
0 inizio, da qui «il discernimento» (vd. p. 29), la riserva critica.

4Vd. supra, nota 2.

27



«Cercare con ogni uomo di buona volonta tutto cio che di vero, giusto,
buono e bello lo spirito dissemina ovunque, per costruire insieme a tutti i
compagni di viaggio un mondo migliore» (p. 30).

«Quest’idea alta di politica che supponeva non solo pensare (contro
[’emotivita demagogica, ['improvvisazione spicciola o la mera gestione
del potere), ma pensare in grande, cioe in funzione di una polis che
doveva essere la “casa comune” perseguendo il bene di tutto ['uomo —
anima e corpo — e di tutti gli uomini» (p. 38).

«FEgli [Lazzati] riteneva, infatti, che quando i laici cattolici fanno
azione temporale, il loro fine non e di convertire i non credenti, ma di
trovare il bene comune perché ogni persona, in tutte le sue dimensioni
possa trovare il modo migliore di svilupparsi» (p. 40).

Dunque, lungi da un facile fideismo e in piena coerenza con se stesso,
Lazzati cerca e percorre le faticose mediazioni della formazione, della
cultura, della scienza, della politica.

Amore

«Se Cristo non interviene a redimere, | 'uomo si porta dentro la voglia
di sfruttare [’altro uomo» (p. 32).

Una famiglia «dove [’amore del padre e della madre si trasferisce e
vive nei figli, si allarga fuori nella citta dell uomo e ne diventa elemento
costitutivo» (p. 33).

L’ amore non ¢ puro e innocuo sussulto del cuore, ma energia che
attraversa e anima ogni livello dell’esistenza del credente. Lazzati lo rea-
lizza sul «piano della laicita [che] e quello della natura razionale» (p.
34), con la ricerca affascinante, seppur difficile e faticosa, di un amore
che si traduca in percorsi di autentica riconciliazione, dialogo e umaniz-
zazione.

«I laici cristiani entrano in collaborazione dialogica con gli altri
offendo, in primo luogo, la misura dell uomo come animale ragionevole:
ci si intende sul piano della ragione. In secondo luogo, il credente entra

28



in collaborazione dialogica offrendo, attraverso il piano della ragione,
la speranza che li anima e i valori che portano dentro [ ...]. Questo rende
possibile presentarsi agli altri invitandoli a realizzare valori umani, a
collaborare per costruire una convivenza a misura d 'uomo» (p. 35).

«La collaborazione dialogica richiede anche la capacita di riconosce-
re i valori di verita, i valori umani positivi, da qualunque parte essi ven-
gano [...]. E... urgente dimostrare di avere capacita di concepire la
costruzione della citta dell uomo in forme storicamente valide» (p. 36).

Cultura

Profondamente cristiana e correttamente laica (vd. p. 51).

A tal proposito Monticone scrive: «Tutti infatti sono chiamati con le
proprie capacita non a imporre una veste cristiana al corpo della nostra
societa, bensi a scoprire sangue e nervi potenzialmente cristiani perché
autenticamente umani e farli pulsare e agire verso lo spirito»°.

Preghiera

La sua esperienza

Mons. Pietro Zerbi — che conobbe Giuseppe Lazzati nel 1934 — raccon-
ta: «Quando rievoco, prima di tutto per me, una personalita di cristiano,
mi piace conoscere, se la cosa e possibile, come pregava; come parlava
con Dio, prima che con gli uomini. Posso annotare pochissimo su questo
punto; anzi, una cosa sola: l'impressione ricevuta da Lazzati immerso in
solitaria preghiera, che ebbi piu di una volta alle “quattro giorni”, é una
delle piu vive e profonde che lui abbia avuto. Non so se mi sia mai accadu-
to di vedere un uomo pregare cosi. La parola umana qui non puo soccorre-
re, né mi piace indugiare su questo tema, che si presta alle facili, generi-
che, esteriori esaltazioni, oppure puo indurre alla pretesa di penetrare la
dove non e consentito a uomo. Diro soltanto che non mi meraviglierei di

SA. MONTICONE citato in A. OBERTI, Giuseppe Lazzati: vivere da laico, pp. 51-52.

29



sapere, un giorno, che egli era giunto, nell ’orazione, ad un grado molto
alto di unione con Dioy.

Le sue parole

«... Salvaguardando [’inscindibilita tra azione e contemplazione con
la fedelta a un programma di preghiera, si potra diventare contemplativi
nell’azione. Gente, cioe, che dalla contemplazione dell’invisibile presen-
za di Dio costitutiva della propria preghiera-pregata é capace di passa-
re, quasi istintivamente, alla contemplazione della sua presenza, diversa
ma reale, nelle persone e nelle realta che formano il contesto del proprio
vivere quotidiano»®.

4. CONCLUSIONE

Prima di morire (18 maggio 1986) disse:
«Costruire ’uomo... costruire I’'uomo...».

6 G. LAZZATI, La preghiera del cristiano, p. 23.

30



INDICE

PREMESSA

1. LUIL.. LASUA VITA...

2. SPUNTI DI RIFLESSIONE
PER IL CAMMINO PERSONALE

3. LE PAROLE CHIAVE

4. CONCLUSIONE

pag.

pag.

pag.

pag.

pag.

21

27

30









PROPOSTA EDUCATIVA
del Movimento di Impegno Educativo di AC
web: mieac-educazione.org
Rivista quadrimestrale - email: prop.educativa@flashnet.it
Direttore: Paola Bignardi
Direttore responsabile: Franco Venturella
Direzione: Via Conciliazione, 1 — 00193 Roma
Redazione e Amministrazione: Via Aurelia, 481 — 00165 Roma
Email: mieac.presroma@flashnet.it
Autorizzazione Tribunale di Roma n. 516/89 del 31.9.1989
Chiuso in tipografia il 14 febbraio 2004
Multilith ACI - Via Aurelia, 481 — 00165 Roma




