
17

Pierpaolo Triani

La strada stretta:
L’AUTO-APPROPRIAZIONE

o scopo dell’articolo è di mettere in 
evidenza la rilevanza che, nell’at-
tuale contesto culturale, la tema-

tica della realizzazione di sé ha assunto 
anche per l’impegno educativo e per la 
riflessione pedagogica. Il soggetto è mes-
so, oggi forse più che in passato, di fron-
te alle potenzialità della propria libertà, e 
contemporaneamente davanti al rischio, 
drammatico, di perdersi. 
Attraverso il riferimento ad alcuni studi 
attuali e alla lezioni di alcuni maestri del 
pensiero contemporaneo cattolico si cer-
cherà di richiamare l’importanza della 
strada, affascinante e stretta, dell’auto-
appropriazione della propria coscienza 
nella logica dell’apertura e della respon-
sabilità.

1. La soggettività come categoria portante 
della cultura contemporanea

«Tutto intorno a te»; «Tu senza confini»; 
«Power to you». Sono slogan pubblicita-
ri facilmente riconoscibili, che abbiamo 
sentito (in alcuni casi senza neppure ac-
corgercene) centinaia di volte, fino a di-
ventarci familiari, come un vero e proprio 
«tormentone». Essi esprimono con forza, 

e a loro volta alimentano, un modo di ve-
dere la vita che mette in risalto e pone al 
centro, indubitabilmente, il singolo indi-
viduo, la sua soddisfazione e la sua rea-
lizzazione. Non si tratta naturalmente di 
un caso. Queste pubblicità, infatti, eviden-
ziano enfaticamente una delle peculiarità 
dello spirito del nostro tempo: la tensione 
forte verso non solo l’avere, ma verso il 
sentirsi bene, lo stare bene.
La ricerca di una vita soddisfacente e 
felice, della realizzazione delle proprie 
aspirazioni è, in realtà, un tratto costante 
della vita umana. C’è lo ricorda Giovan-
ni Grandi in un agile e prezioso volume 
Persona, felicità, educazione. I legami che 
aiutano a crescere (2010): «Tutti desideria-
mo e ci auguriamo il bene. Naturalmen-
te non significa che tutti desideriamo la 
stessa cosa. Ogni genitore desidera il bene 
per i propri figli, così come ogni educatore 
dice che occorre sempre compiere il bene 
e ogni uomo politico afferma che intende 
impegnarsi per il bene comune. Ma cosa 
intendiamo per “bene”, precisamente? 
[…] Potremmo dire, provvisoriamente, 
che il bene che tutti desideriamo è proprio 
una “vita felice”. Ma ci accorgiamo che oc-
corre molta attenzione nel decifrare que-

L

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

R&M/2



18 19

contemporaneo si pensa come “sovra-
no”. Desideroso di vivere la vita e il suo 
brivido, l’Io sovrano si crede padrone 
di se stesso e del mondo, perfettamen-
te capace di dare corso a quella volon-
tà di potenza che sente scorrere nelle 
sue vene. Ciò che vuole è il dominio in 
quanto tale, al di là del singolo obiettivo 
o del singolo risultato. In realtà, al di là 
delle sue fantasie e delle sue illusioni in 
cui è immerso, l’Io sovrano dà forma a 
una singolare combinazione che, da un 
lato, vede l’aumento complessivo della 
potenza sistematica e, dall’altro, com-
porta il progressivo indebolimento della 
soggettività individuale. In questo modo 
nonostante le sue pretese, l’Io sovrano 
finisce per rimanere vittima di se stesso» 
(Magatti, 2009, p. 351).
La consapevolezza dei rischi che lo spo-
stamento dai dispositivi esterni all’auto-
regolamentazione conduca ancora più 
facilmente all’erronea identificazione 
(messa da sempre in luce dagli scritti dei 
«saggi» delle diverse culture) della vita 
felice con il possesso o con una illusoria 
libertà senza limiti, porta in primo piano 
la questione educativa.
Come aiutare noi stessi e gli altri a vi-
vere in profondità la propria umanità, 

come aiutare i ragazzi, i giovani, gli 
adulti, a «prendere in mano la propria 
vita» senza cadere nella chiusura sterile 
su se stessi?
Di fronte al rischio di una «dittatura» 
della soggettività, chiusa in se stessa e 
regolata solo dai propri bisogni, c’è chi 
ritiene che la strada maestra sia quella 
di tornare ad un’azione educativa forte-
mente regolativa, caratterizzata da un 
sistema, molto coerente e omogeneo, di 
dispostivi esterni. 
Sebbene sia evidentemente importante 
e necessario accompagnare la crescita 
della persona attraverso una regolamen-
tazione esterna, essa non è sufficiente. 
Per almeno due motivi. Uno, se si vuole 
più contingente, è legato al fatto che le 
persone oggi non vivono in contesti mo-
noculturali, ma plurali dove respirano 
e incontrano regolamentazioni diver-
se. Non basta dire alla persona: «Fai in 
questo modo», se progressivamente non 
la si aiuta a coglierne le ragioni capaci 
di reggere al confronto con altre opzioni. 
L’altro motivo, molto più radicale, consi-
ste nel principio che un’azione educativa 
che non miri a portare la persona dalla 
regolazione esterna al riconoscimento e 
all’accoglienza consapevole di significati 

sto desiderio: sapremmo dire in che cosa 
consiste per lo meno per noi? Cos’è che 
stiamo cercando?» (Grandi, 2010, pp. 13s).
Ciò che caratterizza il nostro tempo è pro-
prio l’orientamento generale attraverso il 
quale si cerca la risposta. Generalizzando 
(e, quindi, compiendo una certa semplifi-
cazione) si potrebbe rispondere che oggi 
la ricerca della felicità ha il proprio bari-
centro nei criteri del benessere personale 
e della conduzione di una vita centrata 
sulla soddisfazione piena delle proprie 
aspirazioni. Ha osservato U. Beck: «Nel 
mondo occidentale sembra che le persone 
desiderino innanzitutto condurre una vita 
propria. Al giorno d’oggi, chi chiede agli 
occidentali che cos’è che li spinge ad agire, 
a che cosa aspirino, per che cosa combat-
tano o da che cosa temano maggiormente 
di venire privati sente senz’altro parlare 
di denaro, del posto di lavoro, di potere, 
di amore, Dio e così via. Tuttavia, sempre 
più spesso, se sente parlare anche delle 
aspettative relative alla propria vita. Il de-
naro equivale al proprio denaro, lo spazio 
al proprio spazio ed entrambi sono intesi 
quali presupposti imprescindibili per vive-
re una vita propria. Beni come l’amore, 
il matrimonio e la famiglia (che l’incer-
tezza del futuro rende oggi più agognati 
che mai) vengono menzionati con riserva, 
poiché coinvolgono e legano singole bio-
grafia mosse da una forza centrifuga che 
li spinge l’una verso l’altra. Potremmo dire 
che la lotta quotidiana per costruirsi una 
vita propria è divenuta ormai l’esperien-
za collettiva dell’Occidente, nella quale si 
riflette la comunità residua cui ciascuno 
appartiene» (Beck, 2008, pp. 7s).
La ricerca della realizzazione esisten-
ziale dei singoli non è dunque diretta, 
principalmente, verso l’esterno, ma ver-
so la propria sfera personale, secondo una 
prospettiva prevalentemente «narcisisti-
ca». Vale ancora oggi quanto osservava 
Lasch, più di trent’anni in merito alla 

società nord-americana: «Dopo le mobi-
litazioni politiche degli anni Sessanta, gli 
americani hanno dirottato il loro interes-
se su questioni esclusivamente personali. 
Abbandonata la speranza di migliorare 
la vita in modo significativo, la gente si è 
convinta che quel che veramente conta è 
il miglioramento del proprio stato psichi-
co: aderire alle sensazioni, nutrirsi con 
cibi genuini, prender lezioni di ballo o di 
danza del ventre, bagnarsi nel mare della 
saggezza orientale, fare del jogging, impa-
rare a “entrare in rapporto”, a vincere la 
“paura del piacere”» (Lasch, 1981, p. 16). 

2. La persona si suscita con un appello

La centralità della soggettività indivi-
duale è strettamente connessa con un al-
tro fenomeno attuale di grande valenza 
pedagogica: l’indebolimento dei dispositi-
vi esterni nella costruzione della propria 
identità e percorso di vita.
Attualmente le persone nel loro proces-
so di crescita si trovano, logicamente, a 
fare i conti con una serie di regole, ri-
tualità, idee, concetti, principi, trasmessi 
dall’esterno, ma queste «costrizioni» ap-
paiono «a maglie larghe». Con più fre-
quenza che nel passato (almeno quello 
che conosciamo attraverso il racconto 
delle generazioni che ci hanno precedu-
to) le persone risultano consegnate a se 
stesse e alla loro capacità di scegliere; 
non si trovano più messi di fronte ad una 
rigida regolamentazione esterna messa 
in atto dalle istituzioni e dalla cultura di 
riferimento. Più che sentirsi dire: «Fai 
come ti dico io», ci si sente dire: «Fai 
come ti senti». Le persone così si trova-
no di fronte alla propria «sovranità», alla 
responsabilità della propria auto-regola-
zione. 
Si tratta di una situazione molto delica-
ta. Ha osservato M. Magatti: «Affasci-
nato dal sogno della libertà assoluta, l’Io 

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12



2120

re la consapevolezza di sé. Ecco una secon-
da direzione: si può rispondere al depo-
tenziamento dei dispositivi esterni con un 
aumento dell’attenzione alla formazione 
del dispositivo interno del soggetto, ossia 
la sua coscienza.
Oggi, come sempre, il vivere responsabil-
mente la propria vita comporta l’impa-
rare ad appropriarsi di sé, ad avere una 
consapevolezza della tensione all’autenti-
cità che ci abita, della dinamica di auto-
trascendenza che ci apre alla ricerca del 
vero, del giusto, del bello, dell’amabile.
Bernard Lonergan, grande pensatore cat-
tolico del Novecento, parla a questo pro-
posito di auto-appropriazione personale 
ed evidenza come tale compito, oggi più 
che nel passato, sia non un privilegio dei 
dotti, ma un’esigenza di ciascuno: «Nel 
mezzo di questo diffuso disorientamento 
[quello di trovare una risposta condivisa 
alla domanda: che cosa è precisamen-
te l’uomo? ndr] il problema dell’uomo di 
auto-conoscenza cessa di essere sempli-
cemente l’interesse individuale inculcato 
dall’antico saggio. Esso acquista le dimen-
sioni di una crisi sociale. Può essere letto 
come il problema storico del ventesimo se-
colo. Se in tale bilancio devono prevalere 
l’intelligenza e la ragionevolezza umane, 
la responsabilità e la libertà umane, allora 
esse devono essere convocate dall’ambito 
debole e confuso dei fattori latenti e de-
vono prorompere fuori nel pieno possesso 
dell’autoconsapevolezza e dell’auto-pos-
sesso» (Lonergan, 2010, p. 42).
Un tale compito appare tanto ineludibile, 
quanto esigente poiché chiede alla perso-
na di riconoscere non solo il dinamismo 
coscienziale, ma anche la precarietà del 
suo pieno realizzarsi. «L’autenticità uma-
na non è mai un possesso puro, sereno, 
sicuro. È sempre un ritrarsi dall’inauten-
ticità» (Lonergan, 2001, p. 142).
Il dinamismo della coscienza è, secondo 
Lonergan, il metodo fondamentale del 

formarsi della persona. Esso è caratteriz-
zato da un insieme strutturato e dinami-
co di operazioni («vedere, udire, toccare, 
odorare, gustare, indagare, immaginare, 
capire, concepire, formulare, riflettere, 
disporre in ordine e pesare l’evidenza, 
giudicare, deliberare, valutare, decidere, 
dire, scrivere» Lonergan, 2001, p. 37), che 
vanno articolandosi in quattro livelli prin-
cipali: lo sperimentare, il comprendere, 
il giudicare, il decidere (Lonergan, 2010; 
Triani, 1998). 
Si tratta di una dinamica strettamente 
connessa con le altre dimensioni della 
persona, principalmente quella affettiva e 
quella intersoggettiva. L’uomo infatti non 
è solo plasmato da ciò a cui fa attenzione, 
da ciò che comprende, giudica e sceglie 
ma anche, in modo altrettanto decisivo, 
dalle sue relazioni e i suoi affetti.
La dinamica coscienziale, nel suo svol-
gersi concreto, è ciò che permette alle 
persone di crescere nella conoscenza del-
la realtà e di inter-agire con essa con intel-
ligenza, creatività, responsabilità; ugual-
mente è ciò che permette di ampliare la 
consapevolezza di sé. 
La persona, è questa la posizione di Lo-
nergan, diventa sempre più capace di rap-
portarsi con se stessa, nella misura in cui 
è attenta, intelligente e responsabile verso 
il mondo e correlativamente innalza la 
sua capacità di rapportarsi con il mondo 
e la sua complessità, nella misura in cui si 
appropria di sé, ossia fa esperienza, com-
prende, giudica il proprio dinamismo co-
scienziale, le proprie dimensioni affettive 
e relazionali, e sceglie in rapporto a tale 
processo di consapevolezza. 
L’auto-appropriazione consiste proprio 
in questo: nel fare attenzione alle proprie 
operazioni coscienziali, nel comprender-
le, nell’affermarle, e nello scegliere in 
conformità a loro.
Promuovere l’auto-appropriazione si-
gnifica, perciò, promuovere nella perso-

riconosciuti come valori, non può essere 
detta propriamente tale. Come ricordava 
Mounier: «Per definizione una persona si 
suscita con un appello, e non si fabbrica 
con l’addestramento» (Mounier, 2004, p. 
154).
Occorre dunque integrare il disciplina-

mento esterno 
con altre lo-
giche. Come 
dice appunto 
Mounier, oc-
corre un «ap-
pello». Ecco 
una prima di-
rezione impor-
tante: la perso-
na costruisce 
se stessa, sco-
pre le proprie 
p r o f o n d i t à , 
impara a pren-
dere sul serio 
le domande 
che la abitano, 
nella misura 
in cui è «inter-
pellata», nella 
misura in cui 
abita contesti, 
vive esperien-
ze, incontra 
persone che gli 
toccano l’ani-
mo, che gli ge-
nerano inter-
rogativi, che 
gli propongono 
ragioni per vi-

vere che gli allargano la prospettiva. 
Secondo Benasayag e Schmit una della 
radice dell’attuale disagio esistenziale sta 
proprio nell’eccessiva curvatura sul pre-
sente e sull’incapacità del mondo adulto 
di generare un reale desiderio di futuro. 
Essi scrivono: «Così, oggi sappiamo be-

nissimo, che la perdita di ideali e la tri-
stezza hanno portato la nostra società 
ad abbandonare un tipo di educazione 
fondato sul desiderio. L’educazione dei 
nostri figli non è più un invito a desidera-
re il mondo: si educa in funzione di una 
minaccia, si insegna a temere il mondo, 
a uscire indenni dai pericoli incombenti. 
Questa inversione di tendenza nel modo 
di educare rappresenta un cambiamento 
culturale fondamentale, ma raramente è 
stato considerato tale» (Benasayag-Sch-
mit, 2004, p. 57).

3. L’appropriazione di sé come «crisi sociale» 
e come compito ineludibile 

L’attenzione sulla propria realizzazio-
ne, se si vuole viverla in profondità (ossa 
non come mera auto-determinazione ma 
come responsabilità di sé e, congiunta-
mente dei propri legami e del proprio mon-
do) comporta un esercizio, tutt’altro che 
facile, di discernimento. Si possono infatti 
confondere i diversi gradi di soddisfazio-
ne delle proprie esigenze e aspirazioni, si 
possono confondere, per riprendere anco-
ra la riflessione di Benasayag e Schmit i 
desideri con le voglie: «La nostra società 
non fa l’apologia del desiderio, fa piuttosto 
l’apologia delle voglie, che sono un’ombra 
impoverita del desiderio, al massimo sono 
desideri formattati e normalizzati. Come 
dice Guy Debord in La società dello spetta-
colo, se le persone non trovano quello che 
desiderano si accontentano di desiderare 
quello che trovano. La grande sfida lan-
ciata alla nostra civiltà è quindi quella di 
promuovere spazi e forme di socializza-
zione animati dal desiderio, pratiche con-
crete che riescano ad avere la meglio sugli 
appetiti individualistici e sulle minacce 
che ne derivano» (Ib., p. 63).
Se si ritiene che cercare la propria rea-
lizzazione significhi più di una semplice 
soddisfazione immediata, occorre accresce-

Un tale compito 

appare tanto 

ineludibile, 

quanto 

esigente poiché 

chiede alla 

persona di 

riconoscere 

non solo il 

dinamismo 

coscienziale, 

ma anche la 

precarietà 

del suo pieno 

realizzarsi

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12



22 23

gnifica comprendere che «conoscere non 
è semplicemente vedere; è sperimentare, 
capire, giudicare e credere» (Ib.). 
Si sperimenta questa conversione quan-
do nel corso della vita si capisce che la 
comprensione delle cose non consiste 
solo nel guardarle superficialmente, ma 
che occorre ben oltre, si tratta infatti di 
incamminarsi nella strada del fare atten-
zione con costanza, mettere in rapporto 
gli elementi, cogliere le costanti.
La conversione morale «cambia il crite-
rio delle proprie decisioni e delle proprie 
scelte: dalle soddisfazioni ai valori»(Ib., 
p. 270). Si è sulla strada di questo cam-
biamento radicale quando si comincia a 
cogliere la distinzione tra il nostro bene 
individuale e un significato a cui si at-
tribuisce un valore più grande. «Quan-
do siamo bambini o minorenni – scrive 
Lonergan – altri agiscono su di noi per 
persuaderci o allettarci, per comandarci 
o costringerci a fare il bene. Man mano 
che la nostra conoscenza della realtà 
umana cresce, man mano che le nostre 
risposte ai valori umani si rafforzano e 
si affinano, i nostri educatori ci lasciano 
sempre più a noi stessi affinché la no-
stra libertà possa esercitare la sua ten-
denza sempre crescente all’autenticità. 
In tal modo arriviamo a quel momento 
esistenziale nel quale scopriamo da noi 
che la scelta che noi facciamo interessa 
noi stessi non meno di quanto essa non 
riguardi gli oggetti scelti o rifiutati, e che 
tocca a ognuno di noi decidere di sé, ciò 
che egli deve fare di sé. Allora è il mo-
mento per l’esercizio della libertà verti-
cale, e allora la conversione morale con-
siste nell’optare per ciò che è veramente 
bene, quindi anche per il valore contro la 
soddisfazione quando valore e soddisfa-
zione siano in conflitto» (Ib.).
La conversione religiosa consiste, per 
usare una metafora, nel cambiamento 
del proprio cuore, nell’essere preso da 

un valore ultimo inteso come amabilità: 
«È innamorarsi in maniera ultramonda-
na» (Ib., p. 271), è sperimentarsi e com-
prendersi in relazione ad una realtà che 
si manifesta come amore. Tale innamo-
ramento è considerato «fondamento effi-
cace di ogni auto-trascendenza, sia nella 
ricerca della verità, sia nell’attuazione 
dei valori umani, sia nell’orientamento 
da adottarsi rispetto all’universo, al suo 
fondamento e al suo fine» (Ib.).
Accanto alla promozione dell’esercizio 
dei precetti trascendentali, sostenere la 
persona nella ricerca della propria au-
tenticità comporta, dunque, da un pun-
to di vista educativo l’attenzione verso 
la portata dell’orizzonte esistenziale e la 
coltivazione delle condizioni perché pos-
sano farsi strada nella coscienza perso-
nali cambiamenti profondi in ordine alla 
comprensione, ai criteri morali, alla pro-
pria affettività e religiosità. L’educazione 
autentica – è principio noto – non tende 
solo a dare conoscenza ma a rendere re-
almente capaci di conoscere; non tende 
solo a dare direttive, ma a rendere capaci 
di autodisciplinarsi; non tende solo ad in-
vitare intellettualmente al bene, ma mira 
a suscitare una affezione verso ciò che si 
ritiene significativo.

4. La promozione delle disposizioni fondamentali

La responsabilità di decidere di sé, come 
si è visto, comporta l’impegno di prendere 
sul serio se stessi. Ciò, però, non consi-
ste in un rinchiudersi in se stessi, in uno 
sguardo solipistico. Mounier e Lonergan 
suggeriscono altre direzioni. Si cresce in 
autenticità nella misura in cui, da un lato, 
si «espande» la propria vita coscienziale, 
esercitando il nostro interrogare, cercare, 
comprendere, giudicare, scegliere, amare; 
dall’altro, congiuntamente, nella misura 
in cui ci si concentra sulle caratteristiche 
di questo nostro dinamismo. 

na, innanzitutto, l’esercizio delle proprie 
operazioni coscienziali; significa operare 
con essa (sollecitarla, stimolarla) perché 
possa prendere sul serio, ossia sperimen-
tare e assumere progressivamente come 
propri, i ‘precetti’ che stanno alla base 
del processo di formazione: «Il progresso 
proviene dal valore originante, dai sogget-
ti che sono il loro vero io mediante l’os-
servanza dei precetti trascendentali: sii 
attento, sii intelligente, sii ragionevole, sii 
responsabile» (Lonergan, 2001, p. 84).
La declinazione reale del dinamismo co-
scienziale può compiersi, secondo Lo-
nergan, in forme qualitativamente molto 
diverse in rapporto alla storia di ogni per-

sona e all’orizzonte esistenziale che egli 
sta vivendo. Vi sono però, tra gli altri, tre 
aspetti «decisivi» che egli chiama le «tre 
conversioni» che determinano con forza 
la portata dell’orizzonte di una persona
La conversione è infatti un ribaltamen-
to, un cambiamento radicale del proprio 
orizzonte di riferimento. Essa può essere 
di tre tipi: intellettuale, morale, religiosa.
«La conversione intellettuale è un chia-
rimento radicale e, conseguentemente, 
l’eliminazione di un mito estremamente 
tenace e fuorviante che riguarda l’ogget-
tività e la conoscenza umana. Il mito è il 
seguente: il conoscere è simile al guarda-
re» (Ib., p. 268). Uscire da questo mito si-

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12



2524

La centralità culturale della soggettività 
comporta, dunque, l’innalzamento di un 
impegno educativo che promuova coscien-
za aperte, interroganti, auto-appropriate. 
Si tratta, per richiamare in conclusione, 
un altro grande maestro del pensiero cat-
tolico del Novecento, Maritain: di favori-
re le disposizioni fondamentali che fanno 
sì che l’uomo diventi realmente tale.
«Se la natura e lo spirito del fanciullo – 
scrive il filosofo francese – sono l’agente 
principale dell’educazione, allora è evi-
dente che le disposizioni fondamentali da 
favorire in questo agente principale co-
stituiscono la base dell’opera educativa» 
(Maritain, 2001, p. 114).
Egli ne ricorda cinque:
1. l’amore della verità (e non – mi per-
metto di osservare – il semplice possesso 
intellettuale di concetti) che è «la prima 
tendenza di ogni natura intellettuale» (Ib.,
p. 115);
2. l’amore del bene e della giustizia, e 
anche l’amore delle imprese eroiche (po-
tremmo dire oggi: di azioni dal significato 
grande);
3. la semplicità e l’apertura nei riguar-
di dell’esistenza, che Maritain descri-
ve anche, in modo molto efficace, come 
«l’atteggiamento di un essere che esiste 
volentieri, non si vergogna di esistere, sa 
reggersi nell’esistenza, e per il quale esi-
stere e accettare le naturali limitazioni 
dell’esistenza sono l’oggetto di un consen-
so altrettanto semplice, altrettanto franco 
e limitato» (Ib.);
4. il senso del lavoro ben fatto, «perché 
dopo l’atteggiamento di apertura verso 
l’esistenza non vi è niente di più fonda-
mentale nella vita psichica dell’uomo che 
l’atteggiamento di apertura verso il lavo-
ro» (Ib., p. 116), ossia verso l’operosità;
5. il senso della cooperazione, ossia la di-
sposizione, naturale e contrastata, di ope-
rare con gli altri per un bene più grande 
dei beni singoli.

Quest’ultima disposizione richiede, in 
sede di conclusione, una particolare sotto-
lineatura. Nel tempo del «soggetto sovra-
no» appare più forte anche il rischio della 
solitudine esistenziale. La strada dell’au-
to-appropriazione e dell’autenticità, è un 
processo personale,ma non solitario. Si 
diventa pienamente uomini grazie agli in-
contri con l’umanità dell’altro; si scopre 
se stessi, grazie ai legami umani che si vi-
vono e si costruiscono (vd. Grandi, 2010); 
grazie all’appello alla vita buona e signifi-
cativa che è l’altro quando «tocca» la mia 
vita, il mio cuore, la mia intelligenza e la 
mia volontà.

BECK U. (2008), Costruire la propria vita, Il Mulino, Bologna.
BENASAYAG M.-SCHMIT G. (2004), L’epoca delle passioni tristi, Feltrinelli.
GRANDI G. (2010), Persona, felicità, educazione. I legami che aiutano a crescere, La Scuola, Brescia.
LASCH C. (1981), La cultura del narcisismo, Bompiani, Milano.
LONERGAN B. (2010), La formazione della coscienza, La Scuola, Brescia.
ID. (2001), Il metodo in teologia, Città Nuova, Roma.
MAGATTI M. (2009), Libertà immaginaria, Feltrinelli, Milano.
MARITAIN J. (2001), Per una f ilosof ia dell’educazione, La Scuola, Brescia.
MOUNIER E. (2004), Il personalismo, AVE, Roma.
TRIANI P. (1998), Il dinamismo della coscienza e la formazione, Vita e Pensiero, Milano.

Bibliografia

conoscere le attività, i documenti e la vita del MIEAC

per...
mettersi in rete con altri educatori

condividere idee, esperienze, progetti
sfogliare l'archivio di Proposta Educativa

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12




