
PROPOSTA EDUCATIVA 1/06 47

Fede e impegno politico
esigenza di un più efficace impe-
gno dei singoli e delle comunità

cristiane per la promozione  umana e per
una significativa presenza sul territorio
veniva evidenziata già nel Documento
CEI del 1981 La chiesa italiana e le pro-
spettive del Paese: in esso, nel mettere in
guardia i fedeli laici dal rischio di rendere
la fede insignificante rispetto alle scelte
della vita ordinaria, si invitavano i creden-
ti a non stare alla finestra, ma a partecipa-
re attivamente alla costruzione di una
società più giusta e solidale. «Il Paese non
crescerà, se non insieme» era il monito
rivolto a quanti si illudevano di poter
uscire dalla crisi lasciando i poveri ai mar-
gini di una società che, secondo il model-
lo liberista, non può fare a meno di gene-
rare “esuberi”, come scarti necessari per
la tenuta del sistema. Ci veniva ricordato
che un’economia distorta avrebbe accre-
sciuto  le disparità e il divario tra ricchi e
poveri, con gravi rischi per gli equilibri
interni e internazionali. Come di fatto è
accaduto. Ripartire dagli ultimi era l’al-
tro pressante invito a ridisegnare il
modello di sviluppo, optando per uno
stile di vita alternativo: «Con gli ultimi e
con gli emarginati, potremo tutti recupe-
rare un genere diverso di vita. Demolire-
mo, innanzitutto, gli idoli che ci siamo
costruiti: denaro, potere, consumo, spre-
co, tendenze al vivere al di sopra delle

nostre possibilità. Riscopriremo poi i
valori del bene comune: della tolleranza,
della solidarietà, della giustizia sociale,
della corresponsabilità» (n. 6). Purtrop-
po, dopo 25 anni, nel misurare la distanza
che ci separa da un tale obiettivo, siamo
chiamati a fare un esame di coscienza per
verificare eventuali omissioni o conniven-
ze interessate che, nella ricerca di imme-
diati e precari vantaggi, ci hanno fatto
attestare sulla linea di un realismo norma-
lizzatore, a scapito di un impegno corag-
gioso e profetico (B. Sorge, Tra profezia e
normalizzazione, in «Aggiornamenti
sociali», 2(2006) p. 115). Sappiamo, tut-
tavia, come la nascita di una nuova
coscienza politica e sociale non si improv-
visa: richiede una decisa conversione di
mentalità e di vita, una capacità di rigene-
rarsi ai valori evangelici per essere sale,
lievito e luce. Dopo la Nota pastorale del
1989 su La formazione all’impegno
sociale e politico, bisognerà attendere il
Documento del 19 marzo ’98, Le comuni-
tà cristiane educano al sociale e al poli-
tico, elaborato dalla Commissione episco-
pale per i problemi sociali e il lavoro, per
ritrovare gli stessi accenti. Il Vescovo Fer-
nando Charrier, nel licenziare la Nota,
evidenziava l’«irrinunciabile atteggiamen-
to di fronte alle responsabilità dei laici nel
mondo, perché i cristiani continuino,
nella difficile transizione della nostra
società, a rendere “ragione della speran-

Franco Venturella

Il laboratorio di
FORMAZIONE SOCIO-POLITICA

“L’

STRUMENTI



PROPOSTA EDUCATIVA 1/0648

za” che è in loro (1Pt 3,15), anche con
l’impegno sociale e politico». Il Convegno
di Palermo del ’95 aveva già ripreso que-
sto tema importante: di fronte alla crisi
della partecipazione e allo sgretolamento
delle forze che di fatto esprimevano l’im-
pegno dei cristiani in politica, occorreva
trovare vie nuove di responsabilità per un
servizio alle persone e alla società, attra-
verso le forme del pluralismo partecipati-
vo, pur mantenendo il comune riferimen-
to e la necessaria coerenza con i valori
evangelici. Si codificava, sulla linea conci-
liare, che la stessa ispirazione al Vangelo
può ispirare diversi orientamenti e pro-
getti politici, ferma restando la consape-
volezza che la vita di fede va giocata sui
crinali impervi della storia,  dentro la vita
di ogni giorno, assumendo pienamente il
servizio alla società come vocazione e
come compito esigente. Dall’avvertita
coscienza di «stare dentro la storia con
amore» (CEI, Con il dono della carità
dentro la storia. La Chiesa in Italia
dopo il Convegno di Palermo, 1996, n.
6), la comunità «concentrata sul mistero
di Cristo e insieme aperta al mondo»
(Giovanni Paolo II, Discorso al Conve-
gno ecclesiale di Palermo, 1995, n. 9),
prende le mosse per portare lo specifico
contributo al rinnovamento della società,
al servizio della famiglia umana. Dobbia-
mo, tuttavia, constatare, che in questi
anni, pur in presenza di lodevoli iniziative
disseminate in tante parti d’Italia, il pro-
blema è rimasto aperto e ben lontano dal-
l’essere affrontato con forza e incisività.
In realtà, alla luce della situazione politica
e sociale italiana, europea e mondiale, i
cristiani avrebbero dovuto assumere mag-
giore forza, soprattutto in risposta alle
sfide emergenti e al mutato scenario, con i
rischi di una globalizzazione sempre più
tesa non ad estendere la solidarietà, ma
ad accrescere le disuguaglianze. L’impe-
gno straordinario per la pace e i diritti
umani profuso, in modo instancabile e

profetico, da Giovanni Paolo II, nono-
stante le invocazioni rimaste inascoltate,
ha segnato profondamente la coscienza di
tanti uomini e donne di buona volontà. In
ogni caso, una costante e interrotta linea
biblico-teologica, alla quale si richiamano
gli insegnamenti del Magistero e la Dottri-
na sociale della Chiesa, sostiene la scelta
dell’impegno per la giustizia, i poveri, gli
emarginati: il credente, in definitiva, sarà
giudicato sull’amore per Dio e per i fratel-
li. L’icona del Buon Samaritano diventa
essenziale per un cammino di fede in cui
la contemplazione del volto di Dio attra-
verso il volto di chi soffre è testimonianza
di adesione piena al Vangelo della Carità.
«I laici devono assumere come loro com-
pito specifico il rinnovamento dell’ordine
temporale. Se l’ufficio della Gerarchia è
quello di insegnare e interpretare in
modo autentico i principi morali da segui-
re in questo campo, spetta a loro, attra-
verso la loro libera iniziativa e senza
attendere passivamente consegne o diret-
tive, penetrare di spirito cristiano non
solo la mentalità e i costumi, ma anche le
leggi e le strutture della loro comunità
civile» (Paolo VI, Populorum progressio,



PROPOSTA EDUCATIVA 1/06 49

n. 81). Appare evidente la necessità di
recuperare una formazione capace di far
maturare nei fedeli laici una profonda
unità tra fede professata e vita vissuta, in
modo da incidere efficacemente nella tra-
sformazione della società, «orientandola
secondo Dio». Si tratta di far in modo che
il lievito evangelico possa fermentare le
realtà umane e permeare la società d’oggi
proiettandola verso il futuro. Il Concilio
Vaticano II afferma: «La missione della
Chiesa non è soltanto di portare il mes-
saggio di Cristo e la sua grazia agli uomi-
ni, ma anche di permeare e perfezionare
l’ordine delle realtà temporali con lo spi-
rito evangelico» (AA, 5). 

L’animazione cristiana della società
Non mancano  riflessioni teoriche e pro-
poste operative, frutto di una avvertita
coscienza della responsabilità di un impe-
gno di testimonianza anche nel contesto
della vita sociale e politica del Paese. In
realtà, i credenti impegnati in politica in
posti di responsabilità, spesso si sono tro-
vati a condividere un modello di società
lontana da una visione cristiana fondata
sul bene comune, sulla solidarietà, sulla
giustizia sociale, sulla promozione delle
fasce deboli, a favore di una scelta di tipo
liberista ben distante da una coerente
antropologia cristiana, in cambio di un
mistificante riferimento a generici valori
cristiani ridotti a semplici valori civili. Il
vulnus arrecato alla Chiesa da un uso
civile e strumentale della religione, a
svantaggio di un’autentica testimonianza
di libertà nel servizio ai poveri, avrà certa-
mente conseguenze nel tessuto delle
nostre comunità e, proprio per questo,
reclama la nascita di luoghi di riflessione,
di dialogo e di confronto per individuare
vie nuove di evangelizzazione e di missio-
ne, di educazione alla responsabilità di
laici credenti, in grado di assumere, in
autonomia,  le ansie e le speranze degli

uomini del nostro tempo. Si tratta di per-
mettere al “Vangelo della carità” di non
rimanere solo un’ispirazione ideale, ma di
diventare “il centro della nostra esperien-
za”, per incidere nel rinnovamento del
Paese. Occorre, dunque, rimettere al cen-
tro delle preoccupazioni pastorali il tema
della laicità e di una  formazione cristiana
in grado di operare la sintesi tra i vari
aspetti della vita, tra spiritualità e dimen-
sione storica. L’impegno nelle realtà ter-
rene, sostenuto da una forte attenzione
educativa, deve diventare una scelta non
residuale, ma prioritaria per ogni cristia-
no preoccupato della salvezza eterna. Lo
stesso Concilio esortando «i cristiani, cit-
tadini dell’una e dell’altra città, di sforzar-
si di compiere fedelmente i propri doveri
terreni, facendosi guidare dallo spirito
del Vangelo” affermava con forza inusita-
ta: «Sbagliano coloro che, sapendo che
qui noi non abbiamo una cittadinanza sta-
bile ma che cerchiamo quella futura, pen-
sano che per questo possono trascurare i
propri doveri terreni, e non riflettono che
invece proprio la fede li obbliga ancora di
più a compierli, secondo la vocazione di
ciascuno. A loro volta non sono meno in
errore coloro che pensano di potersi
immergere talmente nelle attività terrene,
come se queste fossero del tutto estranee
alla vita religiosa, la quale consisterebbe,
secondo loro, esclusivamente in atti di
culto e in alcuni doveri morali. La disso-
ciazione, che si costata in molti, tra la fede
che professano e la loro vita quotidiana,
va annoverata tra i più gravi errori del
nostro tempo. Non si crei perciò un’oppo-
sizione artificiale tra le attività professio-
nali e sociali da una parte, e la vita religio-
sa dall’altra. Il cristiano che trascura i
suoi impegni temporali, trascura i suoi
doveri verso il prossimo, anzi verso Dio
stesso, e mette in pericolo la propria sal-
vezza eterna» (GS, 43).  Anche Benedetto
XVI, nella recente Enciclica Deus caritas
est ci ricorda che «il compito immediato



PROPOSTA EDUCATIVA 1/0650

di operare per un giusto ordine nella
società è (…) proprio dei fedeli laici.
Come cittadini dello Stato, essi sono chia-
mati a partecipare in prima persona alla
vita pubblica. Non possono pertanto
abdicare “alla molteplice e svariata azione
economica, sociale, legislativa, ammini-
strativa e culturale, destinata a promuo-
vere organicamente e istituzionalmente il
bene comune”. Missione dei fedeli laici è
pertanto di configurare rettamente la vita
sociale, rispettandone la legittima auto-
nomia e cooperando con gli altri cittadini
secondo le rispettive competenze e sotto
la propria responsabilità. Anche se le
espressioni specifiche della carità eccle-
siale non possono mai confondersi con
l’attività dello Stato, resta tuttavia vero
che la carità deve animare l’intera esisten-
za dei fedeli laici e quindi anche la loro
attività politica, vissuta come “carità
sociale”» (n. 29).

Educare al sociale e al politico
Educare alla dimensione  sociale e politi-
ca corrisponde alla natura razionale e
sociale della persona chiamata a vivere la
propria esperienza umana nel contesto di
una società e in un sistema
complesso di relazioni inter-
personali. Siamo ormai sempre
più consapevoli che  la dottrina
sociale della Chiesa «fa parte
essenziale del messaggio cri-
stiano, perché tale dottrina ne
propone le dirette conseguenze
nella vita della società» (Gio-
vanni Paolo II, Centesimus
annus, n. 5). Sempre più si
riscontra che persino tra i cre-
denti aggregati all’interno di
associazioni e movimenti tale
formazione risulti carente a
vantaggio di una spiritualità
disincarnata che spesso giusti-
fica l’estraneità nei confronti

dei problemi sociali, venendo meno alle
esigenze dell’amore per l’uomo concreto.
Ne esce, spesso, un profilo di laico “disim-
pegnato” (cfr. la recente Nota sui laici),
che non sa misurarsi con le esigenze e i
bisogni della città e del territorio. Di fron-
te ad atteggiamenti che tendono a separa-
re l’esperienza di fede dal vissuto quoti-
diano, appare sempre più necessario che
tale integrazione passi attraverso la for-
mazione ordinaria, partendo dai bisogni e
dalle domande delle persone, valorizzan-
do tutte le opportunità educative.

Formare al discernimento

Il Concilio Vaticano II ci ha aperto una
strada importante per la formazione di
una coscienza autonoma e responsabile di
fronte alle scelte che la società contempo-
ranea, sempre più complessa, impone.
«Per svolgere questo compito, è dovere
permanente della Chiesa di scrutare i
segni dei tempi e di interpretarli alla luce
del Vangelo, così che, in un modo adatto a
ciascuna generazione, possa rispondere ai
perenni interrogativi degli uomini sul
senso della vita presente e futura e sul



PROPOSTA EDUCATIVA 1/06 51

loro reciproco rapporto. Bisogna infatti
conoscere e comprendere il mondo in cui
viviamo nonché le sue attese, le sue aspi-
razioni e la sua indole spesso drammati-
che» (GS, 4). Al ripiegamento pessimisti-
co e alla paralisi per la sensazione di
impotenza di fronte ai gravi squilibri pre-
senti nella società, a livello nazionale e
planetario, deve subentrare il senso di
responsabilità e un atteggiamento positi-
vo nell’individuare i segni di novità pre-
senti, anche se nascosti, nei solchi della
storia, abituandosi a guardare il mondo
con lo sguardo di Dio. Il cristiano non
può lasciarsi paralizzare nel suo impegno
a favore di un nuovo mondo possibile
dalle difficoltà: anzi deve mettere a frutto
l’intelligenza, la creatività, le competenze
per individuare possibili vie di soluzione,
confrontandosi con gli altri e condividen-
done le fatiche e il cammino. Essere, dun-
que, cittadini responsabili, consapevoli e
attivi, capaci di condividere lo sforzo di
miglioramento del mondo con quanti
hanno a cuore il bene complessivo della
società, per progettare un futuro più a
misura d’uomo; essere compagni di viag-
gio con quanti cercano con cuore sincero
il bene comune e  condividono l’ansia per
un mondo più giusto e solidale, senza
fughe, ma confrontandosi con la pluralità
delle culture e i diversi orientamenti. Si
tratta di aiutare i laici a vivere da protago-
nisti, senza delegare ad altri l’esercizio
della cittadinanza, accogliendo le sfide
della società contemporanea, spesso dis-
orientata circa i valori e frammentata nei
riferimenti culturali. I laici vanno, dun-
que, accompagnati, sostenuti e incorag-
giati  a misurarsi con i problemi del
nostro tempo, traendo ispirazione dal
Vangelo, pur nel rispetto dell’autonomia
delle realtà terrene e facendo della
coscienza illuminata il criterio di riferi-
mento per scelte consapevoli e coerenti.
La santificazione dei laici passa inevitabil-
mente per questa strada. «Né uno spiri-

tualismo intimista, né un attivismo socia-
le; ma una sintesi vitale, capace di redime-
re l’esistenza vuota e frammentata, di
dare unità, significato e speranza» (CEI,
Con il dono della carità…, 1996, n. 11).
L’esigenza di trovare luoghi per un auten-
tico discernimento comunitario risulta
oggi più urgente, in un contesto di plura-
lismo culturale, che esige, comunque, che
i credenti facciano scelte coerenti con la
fede professata, tenendo presente che la
diversità di appartenenza politica non
pregiudichi la visione cristiana dell’uomo.
La Traccia di riflessione in preparazione
al Convegno di Verona ci ricorda: «L’at-
tenzione dialogica e critica ai mutamenti
culturali e antropologici appare oggi un’e-
sigenza irrinunciabile della fede cristiana,
della vitalità delle comunità ecclesiali,
dello stesso amore cristiano» (n. 14).

Progettare la formazione:
indicazione di percorso
La necessità e l’urgenza di una nuova ela-
borazione culturale in campo sociale,
economico e politico è ancora oggi un
impegno inevaso e inderogabile, soprat-
tutto se si vuole far crescere una nuova
classe dirigente al servizio del Paese,
secondo le vie del bene comune, dello svi-
luppo per tutti e di una convivenza civile
e democratica rispettosa delle diversità,
che rappresentano una ricchezza da con-
dividere e non una minaccia da cui difen-
dersi. Le sfide che si presentano oggi alla
società italiana richiedono la ricostruzio-
ne di un tessuto sociale logorato da una
politica devastante che ha creato sempre
più poveri, ha collassato le istituzioni, ha
infranto il rispetto delle regole, ritenute
impedimenti per l’esercizio del potere. I
cristiani non possono tirarsi fuori dalla
responsabilità di aver consentito il degra-
do della democrazia. Il contraddittorio e
prolungato periodo di transizione, fa
emerge l’esigenza di un reale cambiamen-



PROPOSTA EDUCATIVA 1/0652

to: da qui la riscoperta di una seria forma-
zione per dare alla crisi una svolta positi-
va verso la realizzazione del bene comune
e lo sviluppo democratico del Paese.
Occorre, dunque, il recupero di una forte
ripresa creativa e progettuale in grado di
rilanciare, nel solco del cattolicesimo
democratico, dal quale è nata la nostra
Costituzione, una nuova elaborazione del
patrimonio culturale per promuovere una
nuova ricca stagione di partecipazione dei
cittadini “alle decisioni che riguardano il
loro futuro”.
Le “Scuole di formazione all’impegno
socio-politico” e le esperienze dei “Labo-
ratori di cittadinanza attiva” hanno carat-
terizzato, con vicende alterne, l’ultimo
ventennio: da una fase di grande sponta-
neità (1986-1989) e di  sviluppo successi-
vo (1990-1992), si è arrivati, dopo una
fase di ripensamento e di stanchezza, ad
una recente ripresa: si tratta non più di
una esigenza legata ai possibili sbocchi di
impegno istituzionale, ma di un fatto for-
mativo legato alle esigenze stesse della
persona nel suo rapporto necessario con
il territorio.
Per attivare un Laboratorio di formazione
socio-politica, occorre tenere presenti
alcuni aspetti organizzativi e metodologi-
ci. Per facilitare il compito di chi intenda
dar vita ad esperienze di Laboratorio,
indichiamo di seguito un “modello”, che,
sulla base delle esperienze già collaudate,
vuole avere solo la pretesa di indicare uno
tra i tanti possibili percorsi formativi, con
obiettivi, tempi e modalità da rendere
coerenti e compatibili con le esigenze par-
ticolari.

Il Laboratorio di formazione socio-politica

Il Laboratorio per la formazione alla poli-
tica, alla partecipazione e alla cittadinan-
za attiva, è innanzitutto un luogo di
incontro, uno spazio di dialogo, di rifles-
sione, anche sistematica, in cui attraverso

il confronto dei diversi orientamenti e il
discernimento si intende promuovere
relazioni significative e un sapere condivi-
so mediante:
n l’acquisizione di  strumenti di analisi e di
lettura della realtà e del territorio;
lo sviluppo di competenze e capacità per
affrontare i processi di cambiamento
senza farsi dominare e per orientarsi nella
complessità;
n la promozione di un atteggiamento con-
sapevole e critico;
n la passione per il bene comune, la condi-
visione, la partecipazione responsabile
alla vita della città, della comunità nazio-
nale e mondiale; 
n l’attenzione ai problemi socio-culturali,
che investono la società nel contesto della
interdipendenza globale;
n la consapevolezza del contesto economi-
co, delle linee di sviluppo, degli squilibri
nel processo di crescita;
n l’interiorizzazione dei principi presenti
nella nostra Costituzione e nelle diverse
Carte internazionali, che costituiscono
quell’orizzonte comune di valori da con-
dividere per una vera democrazia parteci-
pata;
n una progettualità capace di assumere la
realizzazione di un nuovo mondo possibi-
le come elemento fondativi dell’impegno
individuale e sociale;
n superamento di visioni parcellizzate
della politica, in modo da recuperare le
diverse forme della partecipazione come
via di mediazione e di responsabilità per
perseguire il bene comune, al di là degli
interessi individuali o di gruppi;
n l’elaborazione di contenuti politici da
diffondere e condividere tra quanti hanno
a cuore il buon funzionamento delle isti-
tuzioni e la diffusione di una dimensione
etica.
Obiettivo è quello di sensibilizzare al
tema dell’impegno socio-politico, come
dimensione costitutiva dell’essere cittadi-
ni aperti alle esigenze del territorio. Si



PROPOSTA EDUCATIVA 1/06 53

tratta  dell’inserimento dei contenuti
della dottrina sociale della Chiesa nei
cammini ordinari, valorizzandoli e utiliz-
zando momenti particolari per il discerni-
mento comunitario. È possibile pensare
ad incontri specifici su temi rilevanti a
livello sociale, economico e politico, su
documenti del Magistero, offrendo nello
stesso tempo strumenti di osservazione,
di analisi, di lettura del territorio. Potreb-
be essere utile predisporre alcune schede
tematiche, da utilizzare in gruppo, sui
seguenti aspetti:
n fede e società nell’Antico e nel Nuovo
Testamento; 
n Gesù e la società del suo tempo;
n Chiesa e società nella predicazione apo-
stolica; 
n alcuni snodi significativi della storia
della Chiesa; 
n evoluzione storica della dottrina sociale
della Chiesa; 
n principio personalista, sussidiarietà,
solidarietà, legalità, bene comune;
n organizzazione politica e società civile,
stato nazionale e comunità internazionale;
n fede cristiana e politica, formazione
morale cristiana; 
n persona e beni economici, dimensione
etica;
n economia a servizio dell’uomo, il lavoro;
n diritti umani, pace e sviluppo;
n cittadinanza sociale ed economica;
n cittadinanza politica: matrici culturali e
storiche dell’attuale forma di democrazia e

le prospettive di un suo ripensamento,
anche nella linea di un federalismo solidale;
n volontariato e non profit, lavoro e disoc-
cupazione, Enti locali (statuti regionali,
provinciali e comunali, gestione del terri-
torio, analisi delle risorse economiche). 
L’impegno per la formazione alla politica
deve tener conto del fatto che «la Chiesa
non può e non deve prendere nelle sue
mani la battaglia politica per realizzare la
società più giusta possibile. Non può e
non deve mettersi al posto dello Stato. Ma
non può e non deve neanche restare ai
margini nella lotta per la giustizia. Deve
inserirsi in essa per la via dell’argomenta-
zione razionale e deve risvegliare le forze
spirituali, senza le quali la giustizia, che
sempre richiede anche rinunce, non può
affermarsi e prosperare. La società giusta
non può essere opera della Chiesa, ma
deve essere realizzata dalla politica. Tut-
tavia l’adoperarsi per la giustizia lavoran-
do per l’apertura dell’intelligenza e della
volontà alle esigenze del bene la interessa
profondamente» (Benedetto XVI, Deus
caritas est, n. 28). In linea con il Conve-
gno ecclesiale di Verona, l’auspicio è che i
credenti, attraverso una formazione che
abiliti a confrontarsi con le sfide del
mondo di oggi, possano contribuire «a
ravvivare la coscienza morale della nazio-
ne, facendosi artigiani di unità e testimoni
di speranza per la società italiana» (Gio-
vanni Paolo II, Discorso al Convegno
ecclesiale di Palermo, n. 9).


