
11

nel tempo della flessibilità

Aluisi Tosolini

EDUCATORI

1. L’adultità come dimensione educativa

l primo dato da cui dobbiamo partire 
ragionando di nuovi e vecchi conte-
sti educativi riguarda il concetto di 

adultità. 
Contesto educativo non è infatti solo la 
scuola ma, più in generale, anche ogni 
altra situazione in cui vi è relazione tra 
adulti e minori. L’ottica da cui affrontare 
il tema dei contesti educativi è dunque 
quello dell’adulto educatore in quanto 
adulto, quindi non necessariamente del 
professionista dell’educazione. Si tratta 
di una dimensione che negli ultimi anni 
ha teso a scomparire. Oggi nessun adulto 
si permetterebbe più di far notare ad un 
adolescente un comportamento non cor-
retto. Anzi, come spesso l'ex ministro Fio-
roni ha sottolineato, e a ragione, gli stessi 
genitori tendono sempre più ad essere i 
«sindacalisti» dei figli rinunciando così 
al loro ruolo ed alla loro responsabilità di 
educatori. 
In realtà l’adulto, proprio perché adulto, 
riveste sempre il ruolo di educatore. Il 
problema, semmai, è quello di decidere 
come, ed in che modo, oggi, l’adulto può e 
deve essere educatore.

La domanda può essere la seguente: 
l’adulto trasmette o negozia significati? 
Ovviamente per «negoziare» non inten-
do l’azione «commerciale» o una sorta di 
patteggiamento quanto piuttosto una re-
lazione alta in cui mettersi in discussione, 
assumere responsabilità, dialogare e co-
struire valori comuni e condivisi.
In realtà il patteggiamento «commercia-
le» pare essere la dimensione tipica della 
relazione, all’interno della famiglia, tra 
adolescenti e genitori. Se un tempo in-
fatti all’interno della famiglia si vivevano 
anche significativi conflitti educativi oggi 
spesso l’interazione si riduce a poche do-
mande ed a risposte a monosillabi. Una 
sorta di strategia del silenzio con l’adole-
scente che mette all’orecchio l’auricolare 
dell’I-Pod e si isola alzando le spalle. Se 
un tempo il rischio era quello di una rela-
zione eccessivamente conflittuale oggi vi-
viamo la situazione opposta, l’evitamento 
del conflitto, la rinuncia al confronto. 

2. Quando l’esperienza non conta più nulla

La relazione educativa di matrice tra-
smissiva è andata in crisi (e certo nessuno 
la rimpiange) da un lato perché è venuta 

I

PROPOSTA EDUCATIVA 2/08

STUDIO



12 13

meno una concezione autoritaria della 
relazione educativa e dall’altro perché 
l’esperienza di vita degli adulti ha perso 
di significato.
Sino a pochi anni fa, prima della stupefa-
cente accelerazione tecnologica che con-
traddistingue il nostro tempo, i vecchi, gli 
anziani e gli adulti avevano un significativo 
bagaglio di esperienze da trasmettere alle 
generazioni dei giovani che si affacciava-
no sullo stesso mondo. Oggi, al contrario, 
lo scenario-mondo è così radicalmente 
mutato che spesso la nostra esperienza 
non conta niente perché riferita a con-
testi, situazioni, realtà oggi non esistenti. 
Accade così siano spesso gli stessi giovani 
a divenire educatori/insegnanti/maestri 
dei genitori. È il caso, classico, dell’uso 
delle tecnologie, dai computer ai cellulari, 
dove spesso gli adulti si fanno guidare dai 
ragazzini.
Ma il fenomeno, come è ovvio, non si fer-
ma alle dimensioni strumentali: se mio 
padre o la mia insegnante non capiscono 
quasi nulla di nuove tecnologie e nuovi 
linguaggi io sarò portato a pensare che la 
stessa cosa valga anche per altre situazio-
ni, per i modi con cui relazionarsi, per la 
tipologia di responsabilità da assumere o 
meno.
In sintesi: gli adulti vengono spesso perce-
piti come abitanti di un altro pianeta. La 
velocità delle trasformazioni tecnologiche 
e delle conseguenti trasformazioni sociali 
è stata così rapida che le esperienze che 
noi abbiamo fatto, appreso, imparato e 
sperimentato negli ultimi cinquant’anni 
non servono quasi più a nulla, non sono 
trasmissibili perché è cambiato il mondo 
ed il contesto in cui queste potevano esse-
re utilmente spese. 

3. Guaritori malati

Nei confronti dei new comer, i neofiti 
che entrano in una società che noi stes-

si facciamo fatica a comprendere, il ruo-
lo dell’educatore muta radicalmente. Io 
credo che esso debba configurarsi come 
«curatore malato»: non un liberatore, 
non una persona che ritiene di essere già 
in possesso di tutte le certezze, tutte le 
conoscenze. Nessun adulto può oggi pre-
sentarsi così: noi stessi facciamo fatica a 
comprendere come stare al mondo, come 
relazionarci con la complessità, come in-
teragire in una situazione sempre più glo-
cale, come vivere concretamente i valori e 
le responsabilità che ci caratterizzano. 
Al new comer che entra nella vita sociale 
non basta dunque un libretto di istruzioni 
elaborato da adulti essi stessi alla ricerca 
di istruzioni. Non basta la stanca ripeti-
zione/trasmissione di valori predicati solo 
a parole. Ciò che occorre, credo, è la ca-
pacità di percepirsi come persone che non 
hanno tutte le risposte ma che sono alla 
loro ricerca e che sono pronti a mettere 

in evidenza, con la propria testimonian-
za concreta e quotidiana, i valori ai quali 
ispirano la loro esistenza che quotidia-
namente si confronta con una realtà che 
muta.
Guaritori malati, dunque. In ricerca. 

4. Negoziare significati: le nuove sfide

Se il compito dell’educatore è quello di ne-
goziare e co-costruire significati con i new 
comer sarà dunque necessario cercare di 
comprendere le dimensioni della sfida che 
ci troviamo di fronte. 
E la prima questione ha a che fare con la 
dimensione del pianeta. La domanda è la 
seguente: in vista di cosa siamo chiamati 
a negoziare e co-costruire significati? 
In primo luogo per re-immaginare il pia-
neta, per riassumere responsabilità su di 
esso e sulla comunità di destino chiamata 
umanità.
In questi anni si è molto diffusa l’idea, 
connessa con i processi di globalizzazio-
ne, che l’umanità sia divenuta davvero 
una unica comunità in cui ognuno è re-
sponsabile di tutti, come diceva Giovanni 
Paolo II nella enciclica Sollicitudo rei so-
cialis. Da qui la conseguenza sul versante 
educativo: ogni processo formativo deve 
avvenire in dimensione glo-cale. 
Tuttavia, onestamente, dobbiamo ammet-
tere che ognuno di noi fa fatica a raffigu-
rasi davvero il significato di questa affer-
mazione. Dal punto di vista culturale e 
sociale, ad esempio, i processi di globaliz-
zazione hanno sostanzialmente concre-
tizzato sia il «sogno» dei credenti cristiani 
(l’umanità come unica famiglia dei figli 
di dio) che l’utopia marxista che pensa-
va possibile gridare «proletari di tutto il 
mondo unitevi». Tuttavia, ora che tutto 
ciò è a portata di mano, è concreta realtà, 
ci sentiamo ancora più spiazzati: gli ope-
rai di Treviso o di Lecce non si sentono 
certo molto solidali con i proletari cinesi 

o vietnamiti che anzi, spesso, sono visti 
più come coloro che rubano il lavoro alle 
imprese occidentali piuttosto che persone 
sfruttate senza diritti. 
La stessa cosa in qualche modo vale an-
che per la dimensione cattolica che per 
definizione è universale e pensa al mondo 
come l’unica casa nella quale abitano i fi-
gli di Dio, resi proprio da ciò tutti fratelli 
fra di loro. Ma sino a che i fratelli erano 
lontani, vivevano in un mondo con scar-
se interconnessioni bastava la carità e la 
solidarietà internazionale a farci sentire 
a posto. Oggi invece scopriamo che i no-
stri comportamenti e i nostri stili di vita 
e di consumo sono direttamente connessi 
con la povertà, la malattia e la sofferen-
za altrui. E tutto diventa più difficile: un 
conto è infatti offrire al povero le briciole 
che cascano dalla nostra tavola, un altro 
conto è cambiare stili di vita per rendere 
possibile a tutti una vita dignitosa. Rende-
re effettiva l’idea che siamo su un unico 
pianeta in cui il mio consumo d’acqua in-
cide sul fatto che altre persone non han-
no accesso all’acqua potabile. Insomma, 
era molto più facile essere solidali con i 
cristiani del Burundi quando il Burundi 
era molto lontano, adesso che il Burundi 
è talmente vicino a noi che lo possiamo 
trovare alla porta della nostra casa quei 
cristiani rischiano di essere di serie B e 
la solidarietà fraterna molto più difficile e 
«costosa». 
Educare, oggi, ha dunque come finalità 
quello di imparare, assieme, ad abitare ed 
a trasformare in senso di sempre maggio-
re umanità la casa nella quale viviamo, il 
pianeta.
E per farlo dobbiamo anche essere consa-
pevoli della lezione consegnataci da una 
della più importanti filosofe dei cosiddet-
ti Cultural studies, la bengalese Gayatri 
C. Spivak che sostiene che pensare di 
re-immaginare il pianeta significa da un 
lato che il pianeta non è già immaginato 

PROPOSTA EDUCATIVA 2/08 PROPOSTA EDUCATIVA 2/08



14 15

di riuscire ad essere significativa per l’in-
sieme della pluralità dei luoghi di appar-
tenenza evitando così il rischio che un 
soggetto viva una sorta di schizofrenia 
derivante dal fatto che i diversi «mondi» 
in cui transita siano visti e percepiti come 
distaccati, scollegati.

7. Immaginazione e utopia: verso una utopia senza 
topos

Nell ’ ’u l t imo 
saggio del vo-
lume La socie-
tà sotto assedio, 
Zygmunt Bau-
man sostiene 
che «l’esigenza 
di trascendere 
è l’attributo 
maggiormente 
caratterizzan-
te, universale 
e presumibil-
mente il meno 
facile da sra-
dicare dell’esi-
stenza uma-
na». Ovvero 
che «raffron-
tare la vita così 
come è con 
la vita come 
dovrebbe es-
sere (vale a 
dire con la vita 
i m m a g i n a t a 
diversa dalla 
vita conosciu-
ta e in parti-
colare una vita che è migliore e sarebbe 
preferibile alla vita conosciuta) è un tratto 
distintivo, caratterizzante dell’umanità».
Gli uomini e le donne sono cioè soggetti 
caratterizzati in primo luogo dalla loro 
tendenza ad andare oltre, a trascendere. 

una volta per tutte da altri per noi, e che, 
sull’altro versante ognuno di noi deve di-
ventare soggetto attivo e critico di questo 
pianeta comune.
Occorre poi imparare a fare i conti con le 
retoriche dell’alterità tenendo ben presen-
te quanto afferma sempre la Spivak: «La 
conoscenza dell’altro soggetto è teorica-
mente impossibile». Ovvero l’altro è sem-
pre colto all’interno di una dimensione 
retorica, discorsiva e che una buona dose 
di equivoci non solo non è eliminabile ma 
anzi costituisce forse la premessa stessa 
che rende possibile l’incontro. La pretesa 
di cogliere e conoscere l’altro costituisce 
in realtà la fine di ogni alterità. Noi, cioè, 
non possiamo mai permetterci di pensare 
di «essere la voce degli altri» ma solo per-
sone che entrano in relazione con gli altri 
e con gli altri costruiscono e costituiscono 
la propria ed altrui identità.
Compito difficile davvero, compito che ri-
disegna il significato della stessa solidarie-
tà come interazione tra soggetti che tende 
a trasformare l’esistenza di tutti coloro 
che entrano nella relazione.
Del resto la stessa relazione con la tra-
scendenza vive da sempre una eguale 
stessa dinamica di rimandi e continua 
ricerca, di mai concluso possesso. E, al 
contrario, ogni pretesa di possesso è sia 
la fine di ogni trascendenza ma anche la 
fine di ogni relazione con l’alterità e l’ini-
zio possibile di sentieri di violenza ed in-
tolleranza.

5. Tra riproposizione e co-costruzione

L’educazione non è mai dunque la sola ri-
proposizione dell’insieme dei valori, delle 
culture, degli stili posseduti da un educa-
tore o da un gruppo ma è sempre un ap-
prendimento che ha lo scopo di costruire 
nuove traiettorie di identità e di elaborare, 
negoziare nuove traiettorie di partecipa-
zione. 

L’ottica dunque è quella dell’adulto edu-
catore in quanto adulto, che rimette in 
discussione l’idea che si possano solo tra-
smettere significati e che opera secondo la 
logica della negoziazione e co-costruzione 
dei significati per re-immaginare il pianeta 
mediante l’elaborazione e negoziazione di 
identità, mediante la strutturazione di tra-
iettorie di partecipazione e la consapevo-
lezza che si apprende sempre socialmente 
in una comunità di pratica.
L’apprendimento è infatti sempre come 
sostiene Etienne Wenger, apprendimento 
sociale, avviene nella relazione all’interno 
di una comunità di pratica.
Il contesto educativo, sostiene Wenger, 
implica sempre tre diversi aspetti:

un impegno ed una responsabilità reci-a)	
proci all’interno della relazione;

una impresa comune;b)	
un repertorio condiviso.c)	

Un contesto sociale come luogo di appren-
dimento comporta così che al suo interno 
tutti diventino contemporaneamente edu-
catori ed educandi. Gli adulti diventano 
cioè formatori nel momento stesso in cui 
essi stessi si mettono in cammino e diven-
tano discenti.
È in questo senso che va interpretato il 
secondo elemento, l’impresa comune. Il 
concetto non va inteso in senso «azien-
dalistico» quanto piuttosto come percorso 
ed obiettivo comune verso cui si tende as-
sieme. Un progetto, dunque, che richiede 
negoziazione, co-costruzione, relazione e 
responsabilità reciproca. 
Il repertorio condiviso si costruisce pro-
prio nel corso della realizzazione della 
impresa comune. Molto spesso noi diamo 
per scontata l’esistenza di un «repertorio 
condiviso» mentre, al contrario, accade 
spessissimo che le regole, i linguaggi, le 
prassi, gli stessi riferimenti valoriali siano 
in realtà impliciti e non conosciuti dai di-
versi attori che operano all’interno della 
stessa situazione. 

Quando cambiamo contesto lavorativo, 
ad esempio, molti di noi sperimentano la 
fatica di entrare a pieno titolo nella nuo-
va organizzazione perché non riescono a 
comprendere tutti gli impliciti delle varie 
relazioni. Lo stesso accade a quanti, ad 
esempio, immigrano in un nuovo conte-
sto sociale. 
E se non si vuole restare sempre e solo 
ospiti, sarà necessario mettere in campo 
una interazione che favorisca la costru-
zione di un nuovo repertorio condiviso e 
la partecipazione ad una nuova impresa 
comune. In sostanza l’impegno non solo 
ad integrarsi nel nuovo contesto ma an-
che ad interagire all’interno di un pro-
cesso di convergenza verso nuovi valori 
comuni. Il che implica che tutti i soggetti 
(sia gli indigeni che i nuovi arrivati) devo-
no mettersi in viaggio, uscire da se stessi, 
predisporsi a realizzare una nuova ed ine-
dita casa comune delle nuove e plurime 
differenze.

6. I luoghi della multiappartenenza

Vi sono, tuttavia, altri elementi che ri-
chiedono di essere sottolineati. Il primo 
riguarda il fatto che oggi ognuno di noi 
esperimenta quotidianamente le proprie 
plurime identità e la propria plurima ap-
partenenza. L’identità non è infatti mai 
unica ed univoca, ma si nutre di una plu-
ralità di elementi collegati tra loro oltre 
che strettamente correlati ai diversi con-
testi in cui ognuno di noi agisce.
Ciò è estremamente visibile nei giovani 
che vengono descritti come multitasking 
oltre che abitanti di una pluralità di conte-
sti: il mondo glocale, i new media (compu-
ter, telefonino, I-Pod), il gruppo, la scuola, 
la famiglia (al cui interno, come abbiamo 
visto, rischia di saltare il rapporto vertica-
le tra generazioni).
Una delle scommesse che l’educazione è 
oggi chiamata a vincere è proprio quella 

l’altro è 

sempre colto 

all’interno di 

una dimensione 

retorica, 

discorsiva, per 

cui una buona 

dose di equivoci 

non solo non 

è eliminabile ma 

anzi costituisce 

forse la 

premessa 

all’incontro

PROPOSTA EDUCATIVA 2/08 PROPOSTA EDUCATIVA 2/08



16 17

E per farlo utilizzano sia il conflitto (pen-
sare ad un mondo altro come possibile è 
porsi in conflitto con il mondo che ci è 
dato) che l’immaginazione. Il che lascia 
anche trasparire il fecondo legame esi-
stente tra immaginazione e conflitto.
Secondo Bauman, che stila un elenco di 
cinque tipi di immaginazione, nel tempo 
della modernità il pensiero utopico era 
caratterizzato ad una immaginazione 
sedentaria (legata ad un luogo) e para-
lizzante (legata alla finalità): l’utopia era 
quel topos che premiava i viaggiatori alla 
fine del pellegrinaggio ripagandoli delle 
difficoltà e tribolazioni patite e degli sforzi 
occorsi per superarle. Utopia, nel tempo 
della modernità, è la visione di un mondo 
rigidamente controllato, monitorato, am-
ministrato e quotidianamente gestito, il 
cui scopo è la creazione e la preservazione 
dell’ordine ultimo (immune da incidenti, 
rischi, incertezza), della società perfetta. 
O anche del suo rovescio, come mostrerà 
il panottico di Bentham e il Foucault di 
«sorvegliare e punire»: la scuola ed il pro-
cesso formativo, in questo contesto, altro 
non sono che modalità di controllo e di 
«governo» del sistema.
Ma oggi tutto cambia, siamo di fronte a nuo-
vi scenari. Nell’oggi della globalizzazio-
ne, sostiene Bauman, 
sono infatti venuti 
meno tutti e due 
i cardini delle 
utopie moder-
ne: nessuno, e 
tanto meno 
lo Stato, «è 
oggi capa-
ce di ga-
rant i re 
un or-
d i n e 
s t a -
b i l e 
men-

tre la stessa idea di finalità di una qualsia-
si forma di aggregazione umana ha perso 
gran parte delle sua passata credibilità, in-
sieme alla sua attrattiva e al suo potere di 
mobilitazione».
Da qui la nuova forma di immaginazione 
disimpegnata e privatizzata, senza luogo 
e senza finalità, che si concretizza nello 
stile di vita dell’élite globale. 
In sintesi il modello utopico di un futuro 
migliore non regge per almeno tre diversi 
motivi:
«Primo per la sua fissità. Qualunque al-
tra cosa possa essere questo migliore, così 
come i nostri contemporanei lo immagi-
nano, non potrà mai essere una volta per 
sempre, progettato per durare all’infinito 
[…]
Secondo: le ormai obsolete utopie non en-
tusiasmano più in ragione della loro ten-
denza a individuare il segreto di una vita 
felice nella riforma sociale […] 
Terzo: felicità significa un oggi diverso an-
ziché un domani più felice. E così la felicità 
diventa un affare privato e una questione 
di qui e adesso. La felicità altrui non è più 
una condizione per la propria felicità. Di-
versamente dal modello utopico della buo-
na vita, la felicità è considerata un obietti-
vo da perseguirsi individualmente e come 

una serie di momenti felici 
che si susseguono 

l’uno all’altro, 
non come 
uno stato 
c o s t a n t e 
[…] La fe-
licità è le-
gata alla 
mobili-
tà, non 
a un 
luogo. 
G l i 
equi-
v a -

lenti liquido moderni delle Utopie del passa-
to non riguardano né il tempo né lo spazio, 
bensì la velocità e l’accelerazione».
Ma, ed ecco l’assurdo di tale posizione, la 
stessa globalizzazione porta con sé l’inter-
dipendenza globale e la comunità di desti-
no. Per quanti sforzi faccia, l’élite globale 
non potrà isolarsi del tutto dal mondo e 
dai suoi drammi. Da qui il monito di Han-
nah Arendt: non c’è altra scelta tra solida-
rietà di un’umanità comune e solidarietà 
di una reciproca distruzione. 
Non esiste, insomma, la possibilità di una 
soluzione biografica ai problemi globali: 
dipendiamo tutti gli uni dagli altri. 
Certo, possiamo scegliere se ridurci a 
spettatori di un mondo pensato da altri (ed 
in cui magari noi rischiamo di fare, incon-
sapevolmente o meno, la parte dei rifiuti e 
degli scarti, oltre che dei sostenitori dello 
stesso mondo che vorremmo cambiare) 
oppure diventare capaci di trasformare 
in collettivi i nostri personali problemi e 
disagi. 
E creare di conseguenza una agorà globa-
le che sia alla base di una comune presa 
in carico non solo della propria felicità ma 
anche del senso stesso del pianeta.
Re-Immaginare il pianeta non può allo-
ra che essere un imperativo ed una sfida 
etica in cui «la responsabilità morale e gli 
interessi della sopravvivenza coincidono 
e si fondono». 
E ciò non può che essere uno dei compiti 
(…se non questo quale?…) della scuola e 
dei processi formativi nelle società post-
moderne: comprendere le logiche che sot-
tendono all’immaginario dell’élite globale 
e smascherarlo. Irriderlo. 

8. Immaginare, ma come?

Credo si possa dire che ci sono almeno 
due tipi diversi di immaginazione, quasi 
come i due tipi di giardino cui accenna-
vamo prima: una immaginazione che co-

struisce modelli costrittivi, che pretende 
di ingabbiare la realtà, ed una immagina-
zione che mantiene l’apertura e la dispo-
nibilità al nuovo.
Sulla scorta delle riflessione di Michel de 
Certeau potremmo dire che esiste una 
immaginazione strategica ed una imma-
ginazione tattica.
Proviamo a scavare attorno a questi 
nodi.
E per farlo partiamo dalle riflessioni di un 
filosofo statunitense, Richard Rorty. Nella 
raccolta di saggi e scritti filosofici Verità e 
progresso, Rorty si manifesta come appas-
sionato difensore della tolleranza e della 
inclusività delle società liberali nel nome 
non di una idea normativa di razionali-
tà o della superiorità di una determinata 
cultura morale, ma del sentimento e del-
la creatività, dell’autoespressione e della 
forza motivante dell’immedesimazione.
Nei saggi di Rorty il concetto di imma-
ginazione è centrale: «La filosofia non 
progredisce diventando più rigorosa ma 
diventando più immaginosa». Il punto di 
partenza di Rorty, per quando sottoposto 
ad accese critiche, è costituito dalla scelta 
di «rinunciare all’idea che la filosofia sia 
approssimazione alla verità» per inter-
pretarla alla maniera di Dewey mettendo 
«l’immaginazione prima dell’intelletto ar-
gomentante e il genio prima del professio-
nismo». Si tratta, come si può ben vede-
re, di una rilettura del pragmatismo che 
si fonda sull’intersoggettività piuttosto 
che sull’oggettività e che utilizza proprio 
l’immaginazione per tentare (e ri-tentare 
continuamente) di espandere e creare un 
nuovo spazio logico.
Gli esempi più significativi di questo modo 
di operare riguardano la società multicul-
turale ed il femminismo. Nel primo caso, 
discutendo il concetto di cultura, Rorty 
sostiene, sulla scorta di Dewey, che «i ten-
tativi di costruire grandi opposizioni teo-
retiche fra gli spiriti o le essenze di culture 

PROPOSTA EDUCATIVA 2/08 PROPOSTA EDUCATIVA 2/08



18 19

diverse, o grandi sintesi, sempre teoriche, 
di questi spiriti o essenze, siano operazio-
ni di brevissimo respiro. Ho l’impressio-
ne che la vera costruzione di un’utopia 
planetaria multiculturale sarà fatta da 
persone che nel corso nei prossimi secoli 
– non molti – dipaneranno ogni cultura, 
come si dipana una matassa, ricavandone 
una molteplicità di fili che poi tesseranno 
assieme ad altri, provenienti da altre cul-
ture, promuovendo la varietà nell’unità 
caratteristica della razionalità. L’arazzo 
che, con un po’ di fortuna, ne verrà fuori, 
sarà qualcosa che oggi non possiamo nep-
pure immaginare, una cultura che tro-
verà le culture dell’America e dell’India 
contemporanee altrettanto meritevoli di 
essere benevolmente dimenticate di quel-
le di Harappa o Cartagine».
Una ulteriore indicazione ci viene offerta 
da Rorty all’interno di un ragionamento 
su Femminismo e pragmatismo. Al cen-
tro della riflessione il paradosso classico 
del femminismo, ovvero il fatto che nel 
momento in cui il femminile inizia a «dir-
si» in modo differente rispetto al maschi-
le, scopre che lo stesso linguaggio con cui 
tenta di «dirsi» è una costruzione maschi-
le.
Scrive Rorty: «Se scopri di essere schiava 
non accettare il modo in cui i tuoi padro-
ni descrivono il reale, non operare entro 
i confini del loro universo morale. Cerca 
piuttosto di inventare una tua realtà sele-
zionando quegli aspetti del mondo che si 
prestano a consolidare la tua idea di vita 
degna». Ma come farlo? «Sperimentando 
con immaginazione e coraggio», «espan-
dendo lo spazio logico piuttosto che appel-
landosi a criteri neutrali». 
Tale espansione della spazio logico non è 
tuttavia una attività che può essere svolta 
individualmente: «Una singola persona, 
anche ricca di coraggio e immaginazio-
ne, non può confutare una autorità se-
mantica, nemmeno su se stessa, da sola». 

Occorre una pratica condivisa, una co-
costruzione: «Sperimentare nuovi modi 
di parlare per accumulare la forza neces-
saria per uscire allo scoperto e cambiare 
il mondo… facendo diventare il linguag-
gio creato una parte di quello parlato da 
tutti».
In sostanza, dice Rorty, non si può im-
maginare a partire da un dato oggettivo e 
neutrale fissato una volta per tutte, quan-
to piuttosto dalla disponibilità alla ricerca 
intersoggettiva.
Non da una strategia che costruisce mo-
delli che successivamente sovrappone alla 
realtà pretendendo di ingabbiarla quanto 
piuttosto da una tattica che cura il pro-
cesso piuttosto che il «progresso». Dalla 
capacità di mettere in relazione in modo 
nuovo il maggior numero possibile di co-
noscenze.

9. Lo spazio dei bracconieri

Ma passiamo all’opera di Michel de Cer-
teau, gesuita francese morto nel 1986 ed 
autore di un’opera ricchissima di spunti, 
«L’invenzione del quotidiano». Lo studio 
di Certeau è in realtà dedicato ai consu-
matori (neologismo gentile che in realtà 
sta per «dominati»), all’uomo comune 
senza qualità. Ma proprio analizzando 
l’uso che i consumatori fanno dei prodotti 
di consumo, Certeau evidenzia l’insospet-
tabile capacità dell’uomo qualunque di 
inventare il quotidiano grazie a pratiche 
e tattiche di resistenza mediante le quali 
elude i vincoli dell’ordine sociale e fa un 
uso imprevedibile dei prodotti che gli ven-
gono imposti. Si tratta di modalità di stra-
foro e di contrabbando che evidenziano 
una imprevedibile e ricchissima creatività 
che contrasta la ragione tecnica dominan-
te che pretende di assegnare ad ognuno il 
proprio luogo e ruolo.
È lo spazio dei bracconieri, di quanti vi-
vono sulle frontiere e giocano in questo 

spazio misto che si ridefinisce continua-
mente e che sfugge a quanti pretendono 
di conoscere strategicamente ed in modo 
definito il mondo e la realtà.
E questo è proprio quanto succede quo-
tidianamente nelle nostre città multicul-
turali dove il futuro nasce più dalla in-
terazione tattica dei suoi molti abitanti, 
dal fraseggio del loro passeggiare ed usa-
re vie, quartieri e mercati, piuttosto che 
dalla mente degli urbanisti e dei sociologi 
che a tavolino prospettano il destino dei 
centri urbani.
E lo stesso accade quotidianamente, an-
che se spesso neppure ce ne accorgiamo, 
a livello formativo ed educativo nelle 
classi di tutte le scuole italiane. 
Da qui la necessità, per gli insegnanti e 
gli educatori, della retorica dell’«esper-
to» per assumere una nuova modalità di 
essere. Scrive de Certeau, riecheggiando 
Wittgenstein: «Non è più la posizione 
dell’esperto che si presume colto fra i sel-
vaggi, bensì quella che consiste nell’esse-
re estraneo in casa propria, un selvaggio 
in mezzo alla cultura ordinaria, sperduto 
nella complessità di ciò che si dà comu-
nemente per inteso e scontato […] Un 
essere estranei presso di sé ma senza un 
di fuori».
Uno stravolgimento radicale per chi fa 
l’insegnante, per chi si è sempre pensato 
colto tra i selvaggi e con una chiara mis-
sione da compiere: civilizzare gli incivili 
(i nuovi arrivati, i giovani, i selvaggi ap-
punto).
Un modo nuovo di leggere anche la pro-
pria razionalità, in modo tattico piutto-
sto che strategico, recuperando quella 
saggezza intermedia e quella intelligenza 
pratica che i greci chiamavano metise che 
è l’esatto contrario della tecnologia fun-
zionalista che, come nei giardini all’ita-
liana, pretende di appiccicare il modello 
interpretativo, e quindi il proprio domi-
nio, su ciò che in realtà non conosce.

10. Vivere sulla superficie del caos: il perché ed il 
come dell’educazione

«Una società autonoma, una società au-
tenticamene democratica, è una società 
che contesta qualunque cosa venga pre-
stabilita e che così facendo libera la cre-
azione di nuovi significati […] La società 
è autenticamente autonoma allorché sa, 
deve sapere, che non esistono significa-
ti garantiti, che vive sulla superficie del 
caos, che è essa stessa un caos alla ricer-
ca di una forma, ma una forma che non è 
mai fissata una volta per tutte. L’assenza 
di significati garantiti, di verità assolute, 
di norme di condotta predeterminate, di 
confini prestabiliti tra giusto e sbagliato, 
non più bisognosi di attenzione, di rego-
le garantite di successo, è la conditio sine 
qua non di una società autenticamente 
autonoma e al contempo di individui au-
tenticamente liberi; società autonoma e li-
bertà dei suoi membri vanno di pari passo. 
Qualsiasi livello di sicurezza la democra-
zia e l’individualità possano acquisire di-
pende non dal combattere la contingenza 
e l’incertezza endemiche della condizione 
umana, bensì dal riconoscerle e dall’af-
frontarne le conseguenze a viso aperto».

10.1 Portare il caos dentro di sé

Nelle ultime pagine del saggio Modernità 
liquida, Bauman tenta di ridefinire il sen-
so del fare sociologia oggi. Una urgenza 
anche per quanti fanno non i sociologi ma 
gli educatori. Una domanda che non si 
può eludere.
Che senso ha il nostro mestiere di edu-
catori nel tempo della globalizzazione e 
della postmodernità? Possiamo discutere 
per mesi e mesi su riforme della scuola, 
su moduli, organici, discipline, compe-
tenze, standard, contenuti, valutazioni, 
verifiche, Piani di studio Personalizzati, 
OSA, portfolio e compagnia bella… ma la 

PROPOSTA EDUCATIVA 2/08 PROPOSTA EDUCATIVA 2/08



20 21

domanda radicale è un’altra: che senso 
ha il nostro mestiere? Che senso ha fare 
educazione oggi?  O anche noi siamo or-
mai preda della grande semplificazione 
che sostituisce con la ricerca di un ripa-
ro il senso di ricerca? O anche noi siamo 
preda del laissez-faire che contempla la 
miseria umana con equanimità e nel con-
tempo cerca di salvare la propria coscien-
za cantando in coro il ritornello che dice 
«non esiste alternativa». Questo modo di 
fare, sostiene Bauman, significa essere 
complici nello stesso momento in cui ci 
si dichiara non responsabili. Ma complici 
di cosa?  Semplice: dell’idea che il mondo 
sia già dato, che il dis-ordine sociale sia un 
dato di natura. Che chi muore di fame, di 
incultura, di mancanza di diritti, di guer-
ra e violenza sia una parte necessaria 
ed immutabile del paesaggio.  Ma ecco il 
punto: cosa significa sfuggire alla respon-
sabilità? Significa, sostiene Julia Kristeva 
(ben nota a chi si interessa di educazione 
interculturale), «agognare ad un riparo si-
curo per sfuggire al caos personale». E il 
riparo sicuro spesso si concretizza nella 
«casa-fortino», nella costruzione di una 
fortezza che si ritiene inespugnabile. Una 
casa fortino piena di mura e torri che se-
gnino la distanza dall’alterità, che tenga 
fuori dai propri confini la differenza.

10.2 Conoscere come opera il mondo

Per operare nel mondo, anziché essere 
da questo manipolati, occorre conoscere 
come il mondo opera e recuperare il le-
game perduto tra l’afflizione ed il dolore 
soggettivi e l’esperienza oggettiva.
Provo a spiegare, utilizzando un esem-
pio che Bauman mutua da un interven-
to di Beck. «Quando si parla di fame le 
sofferenze soggettive e la causa oggettiva 
sono indissolubilmente legate, e il legame 
è assiomatico e non smentibile. I rischi 
invece (e per rischi si intendono qui le 

conseguenze sulla vita delle persone della 
antropologia economicista che presiede 
il corso della globalizzazione) non sono 
oggetto di esperienza soggettiva, non ven-
gono vissuti direttamente ma sono me-
diati dalla conoscenza. Possono cioè non 
raggiungere mai il regno dell’esperienza 
soggettiva, possono essere banalizzati o 
completamente negati prima che vi giun-
gano».
Esemplifico. I nostri ragazzi (e noi stes-
si) fanno forse esperienza dei rischi della 
omogeneizzazione culturale? Della ridu-
zione della cultura a merce da vendere o 
consumare secondo le regole delle nuova 
religione dell’iperconsumo? Dell’essere 
ridotti a mere funzioni del mercato che 
traduce la logica della cittadinanza nella 
retorica della democrazia dei consumato-
ri, per dirla con il padre nobile von Ha-
yek? Fanno forse esperienza di ciò che 
significa davvero aderire, dal punto di vi-
sta antropologico, alla idolatria della com-
petitività che riduce gli altri ad ostacoli da 
superare, a scorie da eliminare? O fanno 
forse esperienza del significato sociale 
della deregulation? Della solitudine globa-
le? Tutte sciocchezze, si suole dire: così 
va il mondo, baby. Non ci sono problemi.
Appunto: non ci sono problemi… E se non 
ci sono problemi, tutto è già dato. L’educa-
zione e la cultura non servono. Basta un 
po’ di istruzione, di apprendistato. 

10.3 Intimità e distanza

Le brevi pagine di Bauman rispondono ai 
quesiti proponendo alcuni atteggiamenti e 
modi di pensarsi e di agire da intellettuali 
(e gli educatori o sono intellettuali o non 
sono) ripresi da alcune figure di intellet-
tuali contemporanei.
In sintesi: 

Lo sguardo dall’esterno1.	 : occorre impara-
re a guardare a sé a partire dall’esterno. 
In chiave interculturale si usa il concet-

to di decentramento. Occorrono assieme 
«intimità e distanza». Solo così persino la 
propria lingua (la propria intimità) viene 
guardata dall’esterno, si fa riflessiva per-
ché si guarda da fuori. E noi diventiamo 
estranei rispetto ad essa e proprio per 
questo capaci di creare nuova realtà.

Pensarsi in viaggio2.	 : Jacques Derida 
invitava i suoi lettori a pensare come se 
fossero in viaggio. E mettersi in viaggio, 
mettere la propria mente e la propria cul-
tura sui sentieri del mondo significa con-
centrarsi sul partire, sull’allontanarsi da 
sé, sull’affrontare i rischi dell’ignoto. La 
provocazione di Certeau e di Spivak mi 
sembra quella di cambiare la nostra idea 
di «padronanza di una lingua». Non a caso 
sia Certeau che Spivak si rifanno, seppur 
in modi diversi, alla lezione di Derrida 

che ha cercato a lungo di mostrarci che 
padroneggiare veramente una lingua si-
gnifica non padroneggiarla mai del tutto. 
«Non ho che una lingua», scrive Derrida, 
«e non è la mia». Come a dire: proprio 
quella lingua che sento come più mia, non 
è in fondo del tutto mia. Propria la lingua 
in cui mi sento a casa, mi è in fondo anche 
un po’ estranea.

Costruire case sui crocevia3.	 : occorre 
imparare non a non avere casa (che è la 
condizione dell’apolide) ma ad avere più 
case in più culture, e per ognuna di esse 
nel sentirsi contemporaneamente dentro 
e fuori, intimi e distanti.

L’esilio come condizione dell’uomo4.	 : esilio 
significa essere in un posto senza farvi 
parte. La condizione dell’esilio ci mostra 
come le verità locali siano fatte e disfatte 

PROPOSTA EDUCATIVA 2/08 PROPOSTA EDUCATIVA 2/08



22 23

L  A  B  O  R  A  T  O  R  I  O
continuamente dagli uomini, come nulla 
sia dato una volta per tutte. Essere nella 
condizione dell’esilio significa abitare più 
universi simbolici, plurimi universi lingui-
stici. Saper padroneggiare più codici lin-
guistici, più parole, e proprio grazie a ciò 
essere capaci di costruire mondi diversi. 
Sia chiaro: l’esilio non è di per sé una con-
dizione geografica. Il marchio distintivo di 
ogni esilio è il rifiuto di integrarsi, la deter-
minazione di astrarsi dal luogo fisico, di 
immaginare un proprio posto diverso da 
quello abitato. L’esilio è la condizione di 
chi sceglie l’autonomia.

Creare significa infrangere regole5.	 : l’esi-
liato è strutturalmente nella condizione di 
infrangere regole poiché egli non conosce 
a sufficienza le regole del luogo in cui è 
giunto. Ma così facendo l’esiliato porge il 
più grande dono possibile: sbanalizza la 
realtà, ne mette in crisi la presupposta 
naturalità ed immutabilità permettendo a 
tutti di vedere in ciò che si riteneva immu-
tabile null’altro che una routine. E così 
facendo permette di dar vita alla creazio-
ne di nuove forme, nuovi modi di relazio-
ne, nuova società. E, sia detto per inciso, 
creare qui è anche sinonimo di scoprire: 
che altro è infatti l’atto della scoperta – 
sia esso imputabile a Galileo invece che a 
Cristoforo Colombo – se non la messa in 
crisi di paradigmi e concezioni del mondo 
ritenute immutabile e naturali, se non il 
disvelamento della possibilità non ancora 
esperite? Di utilizzo di un altro punto di 
vista che, proprio perché altro, sconvolge 
la realtà e la ridefinisce?

Essere nomadi6.	 : occorre ridiventare no-
madi. La cultura è figlia del nomadismo, 
dell’andare, del ricercare. I popoli nomadi 
sono stati guardati come relitti della storia 
da quanti tracciavano i confini degli stati 
nazionali ma oggi, ironia della sorte, sono 
proprio quei confini ad essere saltati e noi 
avremmo bisogno proprio di quei nomadi 
che sanno attraversare il deserto leggen-

do le stelle incuranti dei confini con cui i 
colonizzatori ritenevano di poter rendere 
saldo, stabile e rassicurante il mondo. 
Credo che questi sei tratti costituiscano 
anche le caratteristiche fondanti del no-
stro mestiere di educatori, oltre che gli 
elementi tipici dell’orizzonte intercultura-
le. E con essi dobbiamo fare i conti anche 
se, e lo sappiamo bene, anche nel nostro 
mestiere è pur sempre possibile cercare 
riparo dietro le mura delle città fortezza 
che mentre ci rassicurano ci chiedono, 
in cambio, di non interrogarci sul perché 
facciamo educazione ma solo sul come.
Così il perché lo decide qualcun altro. O 
forse nessuno: il che è anche peggio.
Il che non significa, sia chiaro, che vivere 
contemporaneamente intimità e distanza 
sia cosa facile. No davvero. Esige la capa-
cità di danzare sulle onde del caos. Esige 
creatività e responsabilità. Un percorso 
spesso doloroso, come tutte le creazioni 
e le nascite. Un consapevole farsi attra-
versare dal rischio del nulla, dal rischio di 
perdersi. Ma non è questo il nostro me-
stiere? 
Mestiere di uomini e donne, prima che di 
insegnanti ed educatori.

PROPOSTA EDUCATIVA 2/08 PROPOSTA EDUCATIVA 2/08

Non ci si può «difendere» dal rapporto 
educativo. Coinvolge nel profondo, met-
tendo in gioco ogni dimensione dell’edu-
catore. Un approfondimento degli aspetti 
emotivi ed af fettivi che fanno parte 
dell’interazione umana e dell’educazione.

Cura educativa 
ed affettività
Mirella Arcamone

A PROPOSITO 
DI...

Danilo Dolci è un modello di educatore 
«nomade» capace di entrare profonda-
mente nella realtà in cui opera e nello 
stesso tempo di intraveder vi blocchi 
da rimuovere e potenzialità. Il metodo 
nonviolento e maieutico di un «maestro» 
che ha coniugato impegno pedagogico e 
sviluppo locale.

Danilo
Dolci

Matteo Scirè
PERSONE

Modelli antropologici e comportamen-
tali che la televisione di oggi propone al 
mondo giovanile. I risultati di una ricerca 
condotta dalla Fondazione «Girolamo 
Bordignon» per l’educazione e la scuola 
di Padova.

Immagini della 
persona nella TV 

per i giovani

Mino Conte

ZOOM


