
35

SCUOLA e responsabilità educativa della società

Roberto Tommasi

onfrontarsi sugli Orientamenti 
pastorali decennali dell’episcopa-
to italiano intitolati Educare alla 

vita buona del Vangelo (vd. sotto, p. 51) 
può divenire l’occasione per far emergere 
il tema dell’educazione come elemento di 
dialogo tra cristiani e, augurabilmente, tra 
coloro che, credenti e non, hanno respon-
sabilità nella scuola. Occasione che ben si 
comprende se collocata nel suo più ampio 
orizzonte di significato: la frontiera educa-
tiva infatti è un terreno culturale e sociale 
interessante in cui il credente e il non cre-
dente si confrontano e cooperano per la 
crescita dell’uomo e della società e può co-
stituire il luogo per un’ampia convergenza 
di intenti. La formazione delle giovani ge-
nerazioni, in particolare, non può che sta-
re a cuore a tutti, interpellando la capacità 
della società intera, nelle sue diverse com-
ponenti, di indicare riferimenti autorevoli 
e affidabili per lo sviluppo armonico delle 
persone, dei cammini della loro libertà e 
delle relazioni e cooperazioni che costitu-
iscono il nucleo vivo della nostra società. 

Sguardo d’assieme agli Orientamenti Pastorali 

Come è nella loro natura gli Orientamenti 

dei vescovi che qui esaminiamo si muovo
no nell’orizzonte di una preoccupazione 
pastorale (CEI, 2010; Comitato per il 
Progetto culturale, 2009). Essa affon-
da le sue radici nella chiara percezione 
che le sfide culturali del nostro tempo, a 
partire dall’eclissi di Dio e dall’offuscarsi 
della dimensione dell’interiorità fino alle 
difficoltà che la formazione dell’identità 
personale sconta nel contesto pluralistico 
caratterizzato dalla molteplicità di riferi-
menti valoriali, dalla globalizzazione del-
le proposte e degli stili di vita, dai nuovi 
scenari resi possibili dallo sviluppo tecno-
logico rappresentano degli elementi nuovi 
e rilevanti che segnano il venir meno di 
un modo quasi automatico di prospettare 
modelli di identità e inaugurano dina-
miche inedite (cfr. n. 10) che richiedono 
nuove capacità educative in grado di for-
mare al vivere autenticamente e a scelte 
pensate e responsabili capaci di contra-
stare l’assimilazione passiva di modelli 
ampiamente divulgati. Il che richiede la 
capacità di accompagnare la crescita inte-
grale della persona in ciascun uomo. «“La 
vera formazione consiste nello sviluppo 
armonioso di tutte le capacità dell’uomo 
e della sua vocazione personale, in accor-

C

PROPOSTA EDUCATIVA 3/10

ZOOM



3736

serne privo, e che tende a frantumare 
l’identità personale individuale in mille 
diversi ruoli, o personaggi, o esperienze 
a seconda della prestazione che siamo di 
volta in volta chiamati a fornire (Natoli, 
2010). La seconda conduce a osservare 
che la consistenza della relazione edu-
cativa è compresa quando si prende atto 
della necessaria mediazione storica della 
coscienza umana, e il chiarimento di tale 
mediazione storica esige il riferimento 
alla necessaria connotazione storico/cul-
turale della coscienza stessa (nel doppio 
senso di autocoscienza e coscienza mora-
le) per cui si può dire che la coscienza è 
per un verso l’evento di una datità origi-
naria (naturale/sovrannaturale), per altro 
verso ha un carattere storico. In questo 
senso emerge la fondamentalità della li-
bertà umana in ordine alla formazione 
del sé singolare e collettivo. 
2. Educare significa mettere consapevol-
mente in relazione la “persona” con la 
“realtà” e quindi pro-vocare incessante-
mente la sua libertà per farla entrare in 
un rapporto coinvolgente e integrale con 
gli altri, le cose, i processi e le circostan-
ze in cui si imbatte. L’educazione è dun-
que l’arte di accompagnare l’inevitabi-
le tensione della libertà delle persone ad 
«adeguare» la realtà. In questo senso essa 
è apertura alla verità-bene che si offre e 
si promette anzitutto come quella «mani-
festazione» chiamante-coinvolgente che 
è la radice dell’adaequatio intellectus et 
rei. Che l’uomo sia fatto per la verità lo ri-
chiama fortemente il cristianesimo e non 
cessano di ricordarlo anche le altre reli-
gioni, in particolare la fede musulmana. 
Il che intercetta l’obiezione di certa cul-
tura postmoderna che avanza l’ipotesi di 
una inconciliabilità tra un’autentica liber-
tà umana e il fondamento veritativo. Ma 
tale obiezione si fonda acriticamente su 
una doppia riduzione: quella che conce-
pisce la verità in senso razionalistico-de-

do ai principi fondamentali del Vangelo 
e in considerazione del suo fine ultimo, 
nonché del bene della collettività umana 
di cui l’uomo è membro e nella quale è 
chiamato a dare il suo apporto con cri-
stiana responsabilità» (Paolo VI, Discor-
so alla federazione europea per l’educazione 
cattolica degli adulti, 3-5-1971). Così la 
persona diventa capace di cooperare al 
bene comune e di vivere quella fraternità 
universale che corrisponde alla sua voca-
zione» (n. 15). E lo diventa iniziando dal 
contesto effettivo dei suoi rapporti e delle 
sue azioni. Ci sono due ordini di fattori 
che secondo il testo dell’episcopato con-
corrono a rendere oggi difficile il compito 
educativo: le trasformazioni pratiche che 
conosce la vita effettiva e la qualità delle 
idee e dei discorsi che accompagnano tali 
trasformazioni. Di fronte a ciò i vescovi 
– sulla scorta della lettera inviata loro da 
Benedetto XVI il 27 maggio 2010 (CEI, 
2010, Appendice pp. 85-92) – propongono 
un educare che è «formare le nuove ge-
nerazioni perché sappiano entrare in rap-
porto con il mondo, forti di una memoria 
significativa che non è solo occasionale, 
ma accresciuta dal linguaggio di Dio che 
troviamo nella natura e nella Rivelazio-
ne, di un patrimonio interiore condiviso, 
della vera sapienza che, mentre riconosce 
il fine trascendente della vita, orienta il 
pensiero, gli affetti, il giudizio». I vesco-
vi, nei loro Orientamenti da un lato si 
rivolgono alla comunità cristiana, per in-
vitarla a riassumersi con responsabilità il 
compito educativo a cominciare dalla co
municazione della fede nel Dio di Gesù 
Cristo e dalla pratica dell’educazione 
cristiana (nn. 16-34); dall’altro intendono 
parlare a tutta la società che «costitui-
sce un ambiente vitale dal forte impatto 
educativo: essa veicola una serie di riferi-
menti fondamentali che condizionano in 
bene o in male la formazione dell’identità, 
incidendo profondamente sulla mentalità 

e sulle scelte di ciascuno» (n. 50). Alla so-
cietà richiamano l’importanza di un’alle-
anza educativa in cui siano coinvolte tutte 
le sue differenti componenti ed offrono in 
questo la collaborazione delle comunità 
cristiane e dei singoli credenti. Per quan-
to ci riguarda mi sembra significativo 
prendere spunto da alcune sollecitazioni 
che il documento presenta per riflettere 
intorno ad alcuni lineamenti fondamen-
tali dell’atto educativo e per evidenziare 
alcuni aspetti del rapporto che la scuola 
intrattiene con la questione educativa. 

Alcuni lineamenti fondamentali dell’educare 

1. Educare è l’atto/relazione con cui l’uo-
mo introduce via via il suo piccolo a dire 
di sì in modo libero e originale, con re-
sponsabilità e competenza, alla vita che 
gli ha dato. La comprensione di questo 
compito, che nell’uomo si presenta nella 
forma di una vocazione ben più originale, 
consapevole e prolungata di quanto av-
venga nell’animale, suppone che si abbia 
presente come quella umana sia in realtà 
un’identità aperta, in fieri, dove l’elemen-
to umano che ciascuno di noi ha ricevuto 
in dotazione alla sua nascita viene pro-
gressivamente plasmato dal sentire, dalle 
azioni e dalle relazioni e dal pensare che 
ciascuno di noi esercita nell’arco della sua 
vita. In questo senso il vivere umano è, 
come si espresse Romano Guardini, un 
continuo «dare forma al divenire» (Guar-
dini, 2001). Di fronte a ciò oggi appaiono 
significative due considerazioni. La prima 
verte sul fatto che nel contesto attuale, 
che potremmo contrassegnare come «so-
cietà delle abilità, della tecnica e del saper 
fare», si ripropone in modo originale la 
questione che la nostra tradizione occi-
dentale ha denominato «questione delle 
virtù», intese come «abilità ad esistere», 
in grado di darci stabilità e consistenza 
all’interno di un mondo che sembra es-

PROPOSTA EDUCATIVA 3/10PROPOSTA EDUCATIVA 3/10

duttivo (il che dimentica che l’apertura 
umana alla verità è integrale: estetica, eti-
ca ed epistemica) e quella che intende la 
libertà come la capacità creativa di stabi-
lire da me stesso cosa sia bene e male (il 
che ignora l’essenziale elemento di incon-
dizionatezza 
che la libertà 
porta sempre 
in sé). Questa 
doppia ridu-
zione di verità 
e libertà e del 
loro rapporto 
genera un se-
rio fraintendi-
mento circa la 
natura dell’e-
ducazione e 
circa la natura 
della libertà 
religiosa. 
3. Noi siamo 
memoria di 
storia e rela-
zioni e in que-
sto senso la 
nostra identi-
tà personale, 
identità aper-
ta, è frutto di 
un elemen-
to originario, 
la vita uma-
na, che prende 
forma in modi 
molteplici at-
traverso la me-
moria indivi-
duale e collettiva, i pensieri, le relazioni e 
le azioni presenti e l’attesa-progettazione 
del futuro. L’atto educativo è strettamente 
connesso alla memoria e alla narrazione, 
ma a una memoria e una narrazione che, 
propiziando la trasmissione condivisio-
ne del patrimonio culturale contestuale ai 

Educare 

significa  

mettere con-

sapevolmente 

in relazione la 

“persona” con 

la «realtà»

e quindi

provocare la 

sua libertà per 

farla entrare 

in un rapporto 

coinvolgente e 

integrale con 

gli altri



38 39PROPOSTA EDUCATIVA 3/10PROPOSTA EDUCATIVA 3/10

putati all’educazione (cfr. n. 50), per cui è 
auspicabile che l’alleanza educativa di cui 
si parlava trovi adesione responsabile da 
parte di tutte le componenti sociali. 

La responsabilità educativa della scuola 

I nn. 46-49 degli Orientamenti sono quelli 
che in questa sede ci interessano più da 
vicino. Essi, partendo dal fatto che nell’e-
ducazione non tutti fanno tutto, ci posso-
no aiutare a mettere a fuoco alcune speci-
ficità educative proprie dell’istituzione 
scolastica. Naturalmente si tratta di un 
testo che ha bisogno di essere letto cer-
cando quella comprensione volta all’inte-
sa che è essenziale nel contesto pluralista 
e che accade solo allorquando i parteci-
panti a un dialogo o un’intrapresa comu-
ne cercano una chiarificazione dei termi-
ni del problema tenendo reciprocamente 
conto delle possibili «differenze linguisti-
che» che segnano ed eventualmente arric-
chiscono l’approccio alla realtà. In questo 
caso si tratta di mettere in relazione il lin-
guaggio del magistero ecclesiale (in que-

sto caso si tratta di «orientamenti») e i 
linguaggi degli uomini e donne di scuola. 
La considerazione del documento (n. 46) 
parte dalla situazione complessa in cui 
oggi la scuola viene a trovarsi. «La scuola 
si trova oggi ad affrontare una sfida molto 
complessa, che riguarda la sua stessa 
identità e i suoi obiettivi. Essa infatti ha il 
compito di trasmettere il patrimonio cul-
turale elaborato nel passato, aiutare a leg-
gere il presente, far acquisire le compe-
tenze per costruire il futuro, concorrere, 
mediante lo studio e la formazione di una 
coscienza critica, alla formazione del cit-
tadino e alla crescita del senso del bene 
comune. La forte domanda di conoscen-
ze e di capacità professionali e i rapidi 
cambiamenti economici e produttivi indu-
cono spesso a promuovere un sistema ef-
ficiente più nel dare istruzioni sul “come 
fare” che nel senso delle scelte di vita e sul 
“chi essere”. Di conseguenza anche il do-
cente tende ad essere considerato non 
tanto un maestro di cultura e di vita, 
quanto un trasmettitore di nozioni e di 
competenze e un facilitatore dell’appren-
dimento; tutt’al più un divulgatore di 
comportamenti socialmente accettabili». 
Il testo sottolinea poi come sia urgente 
che la scuola promuova anzitutto una 
cultura umanistica e sapienziale, abilitan-
do gli studenti ad affrontare le sfide del 
nostro tempo, in particolare l’ingresso 
competente nel mondo del lavoro e delle 
professioni; la cittadinanza e i valori che 
la sorreggono: la solidarietà, la legalità e il 
rispetto delle diversità; l’uso sapiente dei 
nuovi linguaggi. In particolare i vescovi 
affermano che «il carattere pubblico [del-
la scuola] non ne pregiudica l’apertura 
alla trascendenza e non impone una neu-

tralità rispetto a quei valori morali che 
sono alla base di ogni autentica for-
mazione della persona e della 
realizzazione del bene comune». 
Un numero particolare viene dedi-

grandi gruppi umani e alla loro storia, re-
sponsabilizzino al compito/vocazione di 
vivere il presente in qualche modo prepa-
rando in modo aperto e originale il futuro 
(Ricoeur, 2001). In questo senso la storia 
precede l’individuo, ma l’individuo si pone 
come innovativo rispetto alla propria e al-
trui tradizione. Da questo punto di vista è 
interessante osservare come nella memo-
ria collettiva, colta nel suo nucleo vivente 
e non soltanto nella sua cristallizzazione 
monumentale/museale, si possano distin-
guere due dimensioni tra loro connettibili: 
quella della memoria comunitaria, in cui 
avviene il racconto dei racconti dei testi-
moni oculari e quella della memoria cul-
turale in cui il patrimonio di sapienza ed 
esperienza intorno alla vita e al senso del-
la realtà si conserva e si comunica ai nuo-
vi venuti attraverso codici (miti, riti, sti-
li di vita) che istituzionalizzano il ricordo 
e non attraverso la voce narrante di chi 
ha esperienza. In questo senso i singoli 
prendono significato entro le generazio-
ni, ricevendo l’eredità e trasformandola.1 
In verità per comprendere le ragioni e il 
senso della crisi educativa attuale occor-
re considerare le nuove forme che assu-
me nella società complessa il rapporto tra 
le generazioni. Più precisamente occorre 
prendere atto delle difficoltà obiettive che 
incontrano i processi di tradizione cultu-
rale da una generazione all’altra. Infatti 
l’educazione, comunque la si voglia defi-
nire, comporta come suo momento qua-
lificante la trasmissione della cultura da 
una generazione all’altra. Educare signi-
fica in tal senso iniziare il minore a quei 
significati del vivere che sono inscritti nel-
le forme della vita comune. Quei signifi-
cati definiscono la figura della vita buona, 
che è la norma del vivere comune: ap-

1 Su questo tema è interessante quanto detto dal filosofo Sal-
vatore Natoli nella lectio magistralis tenuta come anteprima del 
festivalbiblico 2011 (il video integrale si trova in www.festivalbibli-
co.it/multimedia/video2011).

punto il complesso di quei significati co-
stituisce la cultura di un popolo. E tutta-
via oggi, più che in passato, questa forma 
di educazione, che si realizza a monte di 
ogni scelta deliberata, appare oramai a ri-
schio, nel senso che nella società di mas-
sa e complessa l’appropriazione da par-
te delle nuove generazioni del patrimonio 
culturale che sta sullo sfondo della vita 
comune delle generazioni adulte, appa-
re sempre meno probabile. In ogni caso 
occorre aver presente l’imprecisione del 
termine «trasmissione»: la cultura infat-
ti non è qualcosa di definito a lato rispetto 
alla coscienza, che dunque possa essere 
trasmessa alla coscienza solo in secon-
da battuta; essa è forma cooriginaria del
la coscienza, nel senso che senza cultu-
ra non è possibile la coscienza. Dunque la 
trasmissione culturale assume una consi-
stenza radicale in rapporto alla formazio-
ne della coscienza (Angelini, 2002). 
4. Di questo atto educativo – che chie-
de passione educativa e un cammino di 
relazione e fiducia-credibilità – abbiamo 
tutti bisogno. Sembrano averne partico-
larmente bisogno i ragazzi e soprattutto 
i giovani che portano nel cuore una sete 
che è domanda di significato e di rapporti 
umani autentici che li aiutino a non sen-
tirsi soli davanti alle complesse sfide del-
la vita che pure ciascuno deve affrontare 
con le sue forze. Ma un tale compito edu-
cativo, che valorizza segni e tradizioni di 
cui l’Italia è ricca, coinvolge necessaria-
mente gli adulti e necessita di luoghi cre-
dibili, tra i quali anzitutto la famiglia, con 
il suo ruolo peculiare e irrinunciabile; la 
scuola, orizzonte comune al di là delle op-
zioni ideologiche; la parrocchia, luogo che 
inizia alla fede e alla socialità. Senza con 
ciò dimenticare che i vari ambienti di vita 
e di relazione – non ultimi quelli del diver-
timento, del tempo libero, e del turismo – 
esercitano un’influenza talvolta maggiore 
di quella dei luoghi tradizionalmente de-



4140 PROPOSTA EDUCATIVA 3/10PROPOSTA EDUCATIVA 3/10

cato al contributo del docente di religione 
(47), visto nell’ottica di una forma di servi-
zio della comunità ecclesiale all’istituzio-
ne scolastica. Un altro (48) alla scuola 
cattolica e ai centri di formazione profes-
sionale d’ispirazione cristiana che, nel ri-
spetto delle norme comuni a tutte le scuo-
le, hanno il compito di sviluppare una 
proposta pedagogica e culturale di qualità, 

radicata nei 
valori educati-
vi ispirati al 
Vangelo. Il n. 
49 infine è de-
dicato all’uni-
versità. Volen-
do riprendere 
il tema lascian-
doci stimolare 
da quanto il 
documento af-
ferma, mi sem-
bra che esso ci 
induca a riflet-
tere sul ruolo 
educativo della 
scuola, que-
stione intorno 
alla quale vi 
sono opinioni 
differenti. An-
che se la scuo-
la oggi sembra 
coinvolta nello 
stesso trava-
glio delle altre 
i s t i t u z i o n i 
esplicitamente 

deputate all’educazione (famiglia, chiesa 
ecc.), travaglio accresciuto dalle fatiche di 
una riforma che non riesce a dare alla 
proposta culturale ed educativa che essa 
offre alle nuove generazioni i caratteri di 
una adeguatezza alle esigenze culturali e 
sociali del tempo, conoscenze e abilità 
possono e devono essere effettivamente 

neutralità, ma indica che nello spazio 
pubblico vi è un necessario riconduci-
mento del sapere e delle decisioni all’i-
stanza veritativa e valutativa della razio-
nalità umana, che – comprensibile e 
condivisibile da tutti – si dà come razionali
tà pluralisticamente aperta al senso 
(Tommasi, 2009, pp. 469-475). Di cono-
scenze e abilità può occuparsi un’istitu
zione specialistica, perché esse hanno 
una definizione obbiettiva e, per così dire 
«neutrale», acquisita al consenso sociale 
a prescindere da ogni riferimento all’iden-
tità del singolo, e dunque anche alle que-
stioni supreme relative al senso della vita. 
Lo sviluppo prodigioso delle scienze è fin 
dall’origine garantito esattamente da que-
sta sua neutralità. La natura – come se-
gnala con fine ironia R. Musil ne L’uomo 
senza qualità (1991, pp. 291s) – ha comin-
ciato a consegnare i propri segreti con 
un’esuberanza addirittura sorprendente 
proprio dal momento in cui l’uomo ha ri-
nunciato a rivolgere ad essa domande 
troppo ambiziose. La divertente e pene-
trante critica del sapere scientifico mo
derno, può essere meglio compresa alla 
luce delle più pacate affermazioni husser-
liane de La crisi delle scienze europee e la 
fenomenologia trascendentale dove si legge 
che «Le mere scienze di fatti creano uo-
mini di fatto» (Husserl, 1987, pp. 35s). In 
altri termini il sapere della scienza (e 
quello formativo alle professioni) è sapere 
senza coscienza e questo consente ad 
esso di essere insegnato e appreso senza 
necessità di mettere in questione il sogget-
to. Il vantaggio ha un prezzo: quel sapere 
in nessun modo concorre alla crescita 
personale. Le scienze generano una con-
suetudine e una mentalità scientifica che 
plasma una serie di visioni del mondo che 
lo riducono alla figura piuttosto scadente 
di un repertorio di materiali a disposizio-
ne delle azioni presenti e, prima ancora, 
dei progetti dell’uomo. Ma – come affer-

ma G. Angelini quali progetti e azioni vor-
rà intraprendere e perseguire l’uomo? 
Come potrà egli volere? Che cosa di fatto 
vuole e vorrà? Più radicalmente che cosa 
significa volere? A queste domande le 
scienze e le tecnologie non possono ri-
spondere: non lo consente la loro costitu-
tiva neutralità, per altro di fatto irraggiun-
gibile. E questo vale anche, se in modo 
differente che nel caso delle altre imprese 
scientifiche, anche per gli approcci scien-
tifici alla realtà dell’uomo (quelle che con 
una nominazione molto problematica e 
insufficiente chiamiamo scienze umane) 
(Angelini, 2002, p. 170). Proprio questa 
neutralità dei saperi scientifici oggetto 
d’insegnamento scolastico è alla radice 
remota del disinteresse che spesso carat-
terizza il rapporto degli adolescenti con la 
scuola. La neutralità – che spesso viene 
invocata in nome di un male inteso senso 
della laicità – pare in tal senso frustrare le 
possibilità educative della scuola. Al che 
si può rimediare a condizione che la scuo-
la non si limiti soltanto a insegnare le 
scienze e affronti anche gli interrogativi 
relativi al significato delle scienze. 

trasmesse attraverso una istituzione ap-
posita come la scuola. Anzi essa può e 
deve anche educare – come si continua ad 
affermare –, certo in una sua modalità 
specifica che non è quella della famiglia o 
della chiesa, ma che con queste può in 
certo modo allearsi in vista di una mag-
giore efficacia. Il punto è capire cosa si-
gnifichi educazione nella scuola, al di la 
del mero insegnamento. Essa è anzitutto 
qualcosa di legato all’acquisizione della 
capacità fondamentale di apprezzare la 
vita e di condursi in essa con maturo di-
scernimento. Mi permetto di citare in pro-
posito le espressioni di tre alunni, riporta-
te da P. Bignardi nel suo testo Il senso 
dell’educazione (2011). «I professori – af-
ferma Luigi, terza superiore – tendono ad 
inculcarci soltanto nozioni della loro ma-
teria senza “applicarla” ad un contesto di 
vita vera. In classe si parla solo di atomi, 
polinomi, date, scrittori..., ma non si parla 
mai di politica ed economia o di avveni-
menti determinanti che riguardano la vita 
della collettività». Gli fa eco lo scetticismo 
di Andrea: «La scuola è una delusione to-
tale, tenendo conto che al giorno d’oggi 
non penso sia così utile avere un attestato 
che indichi il proprio livello di studio, visto 
che lavoro non ce n’è. È vero che più si 
studia più ci si accultura, ma oggi ci sono 
persone che riescono ad avere una carrie-
ra piena di successi in qualsiasi ambito, 
nonostante siano poveri di cultura». 
Francesca aggiunge: «Mi annoiano quei 
professori che parlano con un tono di 
voce basso e in modo confuso, quelli che 
sanno poco della loro materia, quelli che 
sembrano stanchi di fare questo mestie-
re». Ma l’apprezzamento e il discerni-
mento circa la vita non si guadagna al 
solo prezzo di definizioni obiettive e neu-
trali. Questo discorso è connesso alla que-
stione del carattere pubblico della scuola 
e, conseguentemente della sua laicità, la 
quale non è – né può essere – sinonimo di 

Sono le 

esperienze 

che stanno 

all’origine di 

ogni cultura e 

che oggi spesso 

diventano 

oggetto di 

censura nelle 

forme della 

comunicazione 

pubblica 

corrente



42 43PROPOSTA EDUCATIVA 3/10PROPOSTA EDUCATIVA 3/10

Significato che, come subito si capisce, è 
una questione che oltrepassa le compe-
tenze delle scienze stesse e si connette 
alla questione antropologica e dei signifi-
cati radicali del vivere umano che trovano 
espressione sociale attraverso le forme 
della lingua, del costume, della religione. 
All’origine e a fondamento di tali forme 
civili stanno le esperienze fondamentali 
del vivere umano: anzitutto la nascita, la 
morte, la fraternità, il matrimonio; e poi 
anche l’amicizia e l’odio, l’ammirazione e 
l’invidia, l’egoismo e la capacità di dono, 
la salute e la malattia. Sono le esperienze 
che stanno all’origine di ogni cultura e 
che oggi spesso diventano oggetto di cen-
sura nelle forme della comunicazione 
pubblica corrente, perché considerate 
faccende assolutamente private. Mi sem-
bra chiaro che la scuola potrà assolvere 
adeguatamente la propria funzione, non 
sostituibile, e recuperare quell’autorevo-
lezza che sembra avere in parte perduto 
ripensando il suo modo di essere e il suo 
ruolo alla luce di queste questioni e di 
queste esigenze. All’inizio del Novecento, 
in un Italia in larga parte analfabeta, il 
compito della scuola si è riassunto nell’im-
pegno dell’insegnare a leggere e a scri-
vere, primo passo per vivere la titola-
rità dei propri diritti/doveri di 
cittadinanza. Nella seconda metà del 
secolo scorso – si pensi all’esperienza 
di don Milani – si è avvertita la necessi-
tà di una scuola capace di dare la parola, 
dicendo le proprie ragioni e le proprie esi-
genze. Oggi, in un tempo complesso e 
frammentato, dalle grandi potenzialità e 
dai grandi limiti, alla scuola viene richie-
sto di riscoprire in modo nuovo il suo 
compito educativo e di riorganizzarsi 
per assolvere in maniera rinnovata 
questa funzione (Bignardi, 2011, pp. 
106ss). Oggi, molti ragazzi e giovani 
che approdano alla scuola mostrano 
una grande fragilità emotiva; non di rado 

portano in classe la fatica delle loro fami-
glie e la conseguente solitudine; e cresce il 
numero di coloro che provengono da di-
versi Paesi, rendendo più ricca, ma anche 
più complicata la vita scolastica. La tenta-
zione della scuola di oggi può essere quella 
di rifugiarsi nella mera trasmissione dei 
contenuti culturali di un sapere oggettivo. 
Posto che l’oggettività pura del sapere co-
stituisce un’illusione (o una menzogna), 
resta il fatto che i ragazzi e i giovani non si 
accontentano di una cultura libresca o di 
laboratorio che non prenda posizione sul-
la vita e che si rinchiude nell’idea di un 
sapere fine a se stesso, perché così come 
viene loro spesso consegnata la sentono 
lontana dalla loro vita, dai loro interessi e 
dalle loro curiosità. Occorre che la scuola 
– facendo la sua parte in collaborazione 
con altre istanze e agenzie educative e con 
un significativo riferimento al patrimonio 
racchiuso nella Costituzione della Repub-

blica Italiana (che è un testo irrinunciabi-
le, «costitutivo» e fondamentale per la de-
lineazione attuale dell’identità nazionale 
italiana, ma pur sempre «umano» e dun-
que, alle dovute condizioni, riformabile e 
mutevole come tutte le istituzioni umane e 
storiche) – si faccia attenta anche alla di-
mensione soggettiva del sapere li formi a 
trovare una sintesi di ciò che viene loro 
insegnato, sintesi che richiede di assumere 
delle chiavi interpretative e di acquisire la 
capacità di compiere delle scelte ragione-
voli entro un contesto pluralista. Altri-
menti la scuola viene esperita come un 
supermarket dove negli scaffali sono espo-
sti oggetti diversi che ciascuno acquista in 
base alle sue necessità e ai suoi gusti. Qui 
gli insegnanti si trasformano da maestri in 
commessi o valletti, perdendo il ruolo di 
punto di riferimento e l’autorevolezza: 
non si può pensare che l’istruzione da sé 
educhi. Il modo tipico di educare proprio 
della scuola è quello di farlo attraverso la 
cultura, umanistica, civile, scientifica e 
tecnica, mostrandone il suo significato in 
ordine alla vita dell’uomo e della società e 
facendo gustare ai ragazzi e ai giovani la 
ricchezza che essa rappresenta in ordine 
alla crescita in umanità di ciascuno. La 
cultura, passata e presente, colta nelle sue 

radici – greche, cristiane e moderne – e 
sperimentata nelle sue contingenze pre-
senti dà gli strumenti per capire la realtà e 
per interagire nell’oggi in vista del futuro; 
nello stesso tempo dà anche le chiavi per 
vivere e comprendere il proprio essere 
persona umana nel suo senso e nei suo va-
lore; e dà parole pluralistiche per narrare 
la propria vita e per metterla in comunica-
zione e in cooperazione con gli altri. Per 
raggiungere tutto questo nella scuola sem-
bra importante la cura di alcuni aspetti: 
l’educazione al sentire, al pensare e al vo-
lere in un contesto pluralista; la for
mazione al senso critico; il senso della cit-
tadinanza e del rapporto con l’altro e con 
gli altri. Il che richiede l’elaborazione di 
un sapere seriemente attento sia alla di-
mensione oggettiva e soggettiva, cioè al 
dato molteplice e alla persona. Impegnan-
do il suo progetto educativo in queste dire-
zioni la scuola potrà fare al meglio possibi-
le la sua parte per l’educazione in quanto 
partecipa al mettere consapevolmente in 
relazione la «persona» con la «realtà» e 
quindi a quel pro-vocare incessantemente 
la sua libertà per farla entrare in un rap-
porto reale, coinvolgente e integrale con 
gli altri, le cose, i processi, le buone prati-
che e le circostanze in cui si imbatte.

Angelini G. (2002), Educare si deve, ma si può?, Milano.
Bignardi P. (2011), Il senso dell’educazione. La libertà di diventare se stessi, Roma.
CEI (2010), Educare alla vita buona del Vangelo. Orientamenti pastorali dell’episcopato italiano per il decennio 2010-
2020, EDB, Bologna.
Comitato per il Progetto Culturale della Conferenza Episcopale Italiana (a cura di) (2009), La sf ida educativa, Laterza, 
Roma-Bari.
Guardini R. (2001), Lettere dal Lago di Como, Brescia.
Husserl E. (1987), La crisi delle scienze europee e la fenomenologia trascendentale, Milano.
Musil R. (1991), L’uomo senza qualità, vol. 1, Torino.
Natoli S. (2010), Il buon uso del mondo. Agire nell’età del rischio, Milano.
Ricoeur P. (2001), Tempo e racconto, 3 voll., Milano.
Tommasi R. (2009), La forma religiosa del senso. Al crocevia di f ilosof ia, religione e cristianesimo, Padova.

Bibliografia




