
PROPOSTA EDUCATIVA 3/0564

identità, nelle sue varie accezio-
ni, è sicuramente uno dei temi
centrali del cinema contempora-

neo che resta specchio o amplificazione
delle dinamiche o catastrofi sociali. La
ricerca intorno all’identità rivela inoltre
una forte aspirazione dello stesso cinema
in quanto arte di prototipi in una globa-
lizzazione dominata dal pensiero unico.
Anche se spesso tale ricerca assume le
caratteristiche di una riaffermazione di
appartenenza più che di una crisi o aper-
tura, di un mettersi in gioco. Forse per-
ché l’industria in una fase di transizione
è preoccupata delle trasformazioni più o
meno radicali nel settore, non solo per
ciò che riguarda il supporto (dalla pelli-
cola al digitale) ma lo stesso dispositivo
tradizionale che comprende uno scher-
mo e un pubblico in sala. Nel frattempo,
autori e storie realizzano veri e propri
film “etnici”, legati a identità e culture
locali, regionali e dialettali, oppure i film
ancora “nazionali”. Questi, comunque, a
confronto con un glorioso passato che ha

visto il trionfo delle cinematografie
nazionali, soprattutto in Europa, sono in
minoranza rispetto ai film “globalizzati”,
destinati a un mercato sovranazionale
con un gusto standardizzato e un lin-
guaggio hollywoodiano. Se, fino a ieri, il
cinema contribuiva molto a costruire
identità personali e collettive, fino all’i-
dea stessa di nazione, oggi i media lavo-
rano soprattutto per l’omologazione di
lingue, culture, stili di vita e consumi.
Ecco perché abbiamo romanzi e film che
si preoccupano di temi come la “ricerca
delle radici” (per esempio in Ogni cosa è
illuminata, presentato a Venezia 2005,
del regista americano Liev Schreiber e
tratto dall’omonimo romanzo di
Jonathan Safran Foer, su due giovani in
viaggio in Ucraina) oppure tornano in
auge filoni identitari come quello religio-
so. Quest’ultimo, infatti, tende a raffor-
zare il conflitto anche di immaginari e di
simboliche in atto nel mondo e l’uso sem-
pre più politico o civile della religione. È
il caso del kolossal natalizio d’animazio-

Elio Girlanda

IDENTITÀ E IMMAGINARIO
nella cinematografia

“L

FILMOGRAFIA



PROPOSTA EDUCATIVA 3/05 65

ne Disney, prodotto dal magnate ameri-
cano Philip Anschutz, adepto della
Chiesa presbiteriana e finanziatore dei
repubblicani: Le cronache di Narnia: Il
leone, la strega e l’armadio, tratto da uno
dei sette racconti lunghi dello scrittore
inglese C.S. Lewis. Nella saga, Aslan, il
leone protagonista, è una figura cristica
poiché si sacrifica fino all’estremo, come
l’Agnello, per salvare l’umanità in lotta
contro il Male. Lewis immagina l’ingres-
so dei protagonisti in un mondo fantasti-
co attraverso un semplice armadio, dove
però diventa necessaria la purezza evan-
gelica dei bambini. Siamo ai prodromi de
Il Signore degli Anelli come dell’universo
magico di Harry Potter ma con una sim-
bologia religiosa più
netta, ieri cristiana oggi
protestante, più funzio-
nale alla riscossa politi-
ca dei teo-con.
L’intenzione, poi, è
ancora quella holly-
woodiana (e protestan-
te) di ricavare il massi-
mo profitto commer-
ciale dai valori morali e
spirituali, «combinan-
do Dio a Mammona»,
come scrive l’esperto di
cinema americano
Antonio Monda, con il
marketing affidato alla
stessa società del trion-
fo de La Passione di
Mel Gibson, specializ-
zata in pubblico cristia-
no. Altre opere, invece,
tendono ad approfondi-
re le diverse sfaccetta-
ture del problema iden-
titario, contestualiz-
zandolo nella storia del
nostro tempo e stimo-
lando riflessioni e
dibattiti.

Dentro l’identità

La Germania salvata dai ragazzi: è la
lezione di eroismo che proviene dal pic-
colo gruppo de “La rosa bianca” che si
oppose al Terzo Reich. Furono quei gio-
vani che, durante la Seconda Guerra
mondiale, scrissero e diffusero volantini
per risvegliare le coscienze contro la fol-
lia del regime e i massacri sul fronte
orientale. E che pagarono con la vita la
loro ribellione e la loro libertà morale. In
particolare, il nuovo film tedesco del regi-
sta Marc Rothemund (dopo due prece-
denti) si concentra sugli ultimi sei giorni
di vita, nel febbraio ‘43, di Sophie Scholl,
del fratello Hans e l’amico Christoph.



PROPOSTA EDUCATIVA 3/0566

Dapprima, seguiamo la perigliosa spedi-
zione per posta dei fogli, poi sparpagliati
all’università, quindi l’arresto e gli inter-
rogatori dei giovani responsabili. Al cen-
tro della vicenda, con stile asciutto e rigo-
roso della regia, c’è il confronto tra la vit-
tima e il suo carnefice, Sophie (interpre-
tata magnificamente da Julia Jentsch) e
il suo inquisitore, il poliziotto Robert
Mohr, con molti riferimenti, soprattutto
nell’uso dei primissimi piani e negli spira-
gli di luce tra un interrogatorio e l’altro,
al processo di Giovanna d’Arco portato
sullo schermo da Dreyer e Bresson.
Ovvero lo scontro tra due modi diversi di
intendere l’identità come protezione o
rischio, appartenenza o coscienza, in
modo da lottare contro o per essa.
L’uomo si dichiara convintamente nazi-
sta perché deve tutto a Hitler, mentre la
ragazza proprio nel lungo estenuante
interrogatorio si convince sempre più
della giustezza delle proprie idee e degli
atti conseguenti. «Come capita a molti,
Mohr vive ben protetto dentro la convin-
zione che il suo proprio valore stia nel-
l’appartenere, e che questo basti alla
coscienza. Come potrà mai provare di-
sagio e vergogna? Di fronte a un’ipoteti-
ca domanda morale, gli verrà comodo
chiudersi in quell’appartenenza, e nel
suo misero, feroce stile di vita. Ma
Sophie lo sorprende. Lo sorprende per la
tranquillità con cui accetta su di sé la
responsabilità delle sue idee, e per il
coraggio con cui decide di restare fedele
a se stessa. Nelle sue parole, alla fine, il
funzionario della Gestapo vede riflessa
la vergogna che non riesce a provare, ma
che ora comincia a intuire» (Roberto
Escobar, “Il Sole-24 Ore”). Per rendere
bene l’angoscia del cammino il regista
recupera fedelmente i verbali dell’epoca
e i diari del gruppo, con alcuni inediti,
proprio per documentare perfettamente
sia l’atmosfera plumbea degli eventi che
la ferocia della repressione.

La fede protestante di Sophie, in partico-
lare, vale qui non tanto come rifugio o
affermazione identitaria ma come spinta
e motore di verità e di coraggio, a soste-
nere un vero e proprio Calvario: la pri-
gionia, poi il processo rapido con il duro
giudice Freisler, infine la morte per ghi-
gliottina. Accanto alla fede e alla pre-
ghiera, emergono in lei il sentimento di
fratellanza, l’appartenenza a una fami-
glia (con un padre ex sindaco, già anti-
nazista e perseguitato) e la solidarietà
degli altri amici, pur di altre fedi o con-
vinzioni. Come si sa, la speranza che
fossero i tedeschi a fermare Hitler, prima
ancora degli americani, sovietici e ingle-
si, s’infranse. Ma la testimonianza di
quell’identità forte e insieme fragile, in
giovane età, ha attraversato il tempo e
tanti regimi, giungendo a influenzare
altri giovani o altri gruppi, come quello
omonimo di impegno spirituale e politico
nato nell’Italia tormentata degli anni 70. 
Ai bordi della Storia 

Premio del pubblico al Festival di
Berlino 2005 e Miglior Sceneggiatura
2003 in Francia, Vai e vivrai è il nuovo
lavoro del rumeno Radu Mihaileanu,
pubblicato anche sotto forma di roman-
zo da Feltrinelli, dopo il bellissimo film
Train de vie. Al centro c’è ancora il
dramma della diaspora ma con la rievo-
cazione del trasferimento nel 1984-’85
verso Israele degli ebrei etiopi: i falasha.
Fu un esodo all’incontrario, egualmente
drammatico, con moltissimi morti, che
coinvolse circa 25.000 individui discen-
denti dall’antica tribù del re Salomone e
della regina di Saba. L’autore, dopo aver
dato all’inizio, con alcune fotografie e
una voce narrante, le informazioni stori-
che necessarie, si occupa di un bambino
cristiano di 9 anni che, in un campo
sudanese di rifugiati (dove sono anche
musulmani oltre che ebrei e cristiani), è



PROPOSTA EDUCATIVA 3/05 67

spinto dalla legittima madre nelle braccia
di un’altra. «Vai, vivi e diventa», gli dice
la donna per salvarlo dalla fame. Giunto
finalmente in Israele, il bambino, assu-
mendo il nome di Schlomo ovvero
Salomone, è costretto a darsi un’identità
ebraica. Di carattere ombroso e difficile,
egli finisce in una famiglia adottiva laica
e di sinistra, con un fratellino e una
sorellina. Ma la sua integrazione affetti-
va, scolastica e sociale, è contrappunta-
ta, da una parte, dalla posizione di rifiu-
to, più o meno mascherato, che il ragaz-
zo, tormentato dalla nostalgia, assume
verso gli altri e, dall’altra, dagli atti di
imposizione o razzismo soprattutto da
parte del Rabbinato di Gerusalemme e
degli ortodossi. La crescita del protagoni-
sta, che seguiamo fino alla laurea in
medicina, quindi  all’impegno in “Medici
senza frontiere”, s’accompagna a grandi
gesti di ribellione e piccoli riti di nostalgia
identitaria (il discorso alla luna con la
madre lontana, i piedi scalzi sull’erba, il
rapporto con il cibo, il dialogo con gli
anziani del suo popolo). Ma, allo stesso
tempo, i vari “aiutanti” dell’eroe (genito-
ri adottivi; Sara, la ragazza che s’inna-
mora di lui e che sposerà; capo anziano
comprensivo) si premurano di dare una
solida struttura classicheggiante al tutto
e di far sì che l’identità del ragazzo
diventi sempre più autentica in quanto
groviglio moderno di persone, storie e
culture diverse. «Non sono ebreo ma mi
sento ebreo», dirà alla fine Schlomo,
mentre come medico cerca di curare allo
stesso modo ebrei e palestinesi in guerra.
Molto significativa, in precedenza, appa-
re la scena in cui il ragazzo vince una
gara teologica davanti a tutta la comuni-
tà dando una risposta ecumenica, bibli-
camente corretta, alla domanda “Di che
colore era la pelle di Adamo?”. Il rin-
contro finale del protagonista con la
madre naturale nel campo profughi
sudanese, al di là della chiusura simboli-

ca del cerchio drammaturgico, vale allo-
ra come riconoscimento di un’identità
finalmente piena, perché adulta. «Vai,
vivi e diventa... adulto», avrebbe infatti
detto la madre all’inizio. Con una scrit-
tura senza sbavature, attraverso dialoghi
e dettagli visivi secchi e puntuali, facendo
spesso ricorso all’emozione, il film inter-
roga ciascuno di noi sulla dimensione
attuale dell’identità, soprattutto quando
essa è di provenienza religiosa o confes-



PROPOSTA EDUCATIVA 3/0568

sionale. Quindi pone il problema della
dissimulazione quando l’identità diventa
un limite o perdita del proprio status e del
sé, come nelle esperienze di integrazione
culturale oggi gravemente in crisi. 
Oltre i confini

La sposa siriana si occupa di tutto ciò fino
al suo estremo: quando individui e paesi
perdono l’identità nazionale ovvero
diventano apolidi. Con la regia di Eran
Riklis, un israeliano di Tel Aviv (classe
1954), autore di documentari, spot e film
di grande incasso, e una sceneggiatrice
israelo-palestinese, ecco una storia com-
plicata e semplice insieme, tra denuncia
politica e ironia, ambientata sulle alture
del Golan occupate dagli israeliani, nel
1967, a ridosso della Siria. Mona è una
drusa che, nel giorno delle elezioni presi-
denziali siriane, sta per sposare Tallel,
star comica della tv di quel Paese. La
ragazza proviene da una famiglia sorve-
gliata dalla polizia perché il padre,
Hammed, è un attivista filo-siriano appe-
na scarcerato. Per la cerimonia tornano
a casa il fratello di lei, Marwan, un
avventuriero dongiovanni, e Hattem, il
fratello maggiore sposato con una russa
non gradita ai suoceri. Il problema è che,
una volta passato il confine, la sposa non
potrà più tornare in Israele perché,
appunto, è apolide. Dovrà separarsi
anche dalla sorella, Amal, che vuole fre-
quentare l’università di Haifa in contra-
sto con il marito, un musulmano integra-
lista. Quando tutto sembra concludersi,
sorgono difficoltà burocratiche da
entrambe le parti per un semplice timbro
sul passaporto. Invano una rappresen-
tante della Croce Rossa cerca di appia-
nare la situazione che appare irrisolvibi-
le. Poi l’intervento tollerante di un fun-
zionario israeliano sboccherà la situazio-
ne. Il grande tema storico-identitario è
quello relativo alle lacerazioni in Medio

Oriente, dove più Stati o più appartenen-
ze, paradossalmente, finiscono per fram-
mentare o disintegrare quella individua-
le, familiare, sociale o di interi popoli
(come quello palestinese). Nel film, allo-
ra, le frontiere non sono più viste come
linee di confine o di passaggio ma come
punti di non ritorno, dogane invalicabili.
Anche se non assoluti o astratti in quan-
to essi rappresentano il risultato buro-
cratico di conflitti politici, quindi supera-
bili. La forte qualità di quest’opera cora-
le, con ottimi attori perfettamente in
parte, sta nel saper coniugare divisioni e
aspirazioni alla libertà dei singoli o dei
gruppo, all’interno di una famiglia o di
un comunità, con quelle politico-territo-
riali nazionali. Contrapposti, qui, non
sono tanto Israele e Siria (con lingua,
cultura, religione) ma anche i drusi apo-
lidi dei Territori occupati contro gli altri
abitanti, come i giovani contro gli anzia-
ni, le mogli contro i mariti, i figli contro i
padri e viceversa. Ogni personaggio ha
quindi il “suo” percorso identitario e sin-
golare, degno di riflessione che s’intrec-
cia con quello degli altri e quello più
generale, con una frecciatina anche ai
problemi irrisolti dalla globalizzazione,
per esempio al ruolo di peace-keeping
delle Organizzazioni internazionali. In
tal modo, il racconto di una famiglia che
è specifica per tradizioni, culture e storia
ma anche crocevia di diverse identità
(come i due figli che vivono all’estero)
diventa emblematico ovvero simile a
tante altre famiglie, ad altre situazioni.
Lo stesso matrimonio, un rito di passag-
gio importante da una condizione all’al-
tra, da un’identità all’altra, dalla famiglia
d’origine a quella nuova, assume su di sé
tematiche universali: la separazione dai
propri cari, l’adultità più o meno improv-
visa, l’incontro con il partner come
“altro” o vero e proprio straniero, il dia-
logo con culture o religioni diverse. Così
anche il rapporto uomo/donna è declina-



PROPOSTA EDUCATIVA 3/05 69

to come un incontro/scontro tra identità
diverse, non solo di genere, con al centro
un occhio femminile in quanto sguardo di
“confine” anch’esso. La versione è dis-
tribuita in originale, con sottotitoli in
italiano, perché deve mantenere la ric-
chezza di lingue e psicologie diverse dei
personaggi. Il tutto sempre, come
dichiara il regista, con toni da comme-
dia «tra ottimismo e pessimismo». A tal
proposito il critico Emilio Cozzi nota:
«Con modi semplici che rimandano al
cinema più riuscito e dolceamaro di

Luigi Zampa o a certi sorrisi malinconi-
ci di Emir Kusturica, il film “denuda” i
confini. E li rivela per ciò che realmen-
te sono: invenzioni di poco conto.
Monumenti all’incomprensibilità kaf-
kiana. Robetta fondamentale solo per
omini piccoli. E incancreniti sulle pro-
prie posizioni» (“Cine-forum”).
Insomma, quando l’identità diventa un
limite o un ostacolo è bene che scom-
paia, a favore di una dinamica e di uno
scambio sicuramente più autentici e
fecondi.

LA ROSA BIANCA - Sophie Scholl (Sophie Scholl - Die letzten Tage,
Germania, 2005), di Marc Rothemund, col., 117 min., distribuzione
Istituto Luce
VAI E VIVRAI (Va vis e deviem, Francia/Belgio/Italia/Israele,
2005), di Radu Mihaileanu, col., 140 min, distribuzione Medusa
LA SPOSA SIRIANA (The Syrian Bride, Israele/Francia/Germania,
2004), di Eran Riklis, col., 97 min., distribuzione  Mikado

Filmografia


