
PROPOSTA EDUCATIVA 1/06 7

1. La partecipazione democratica

a democrazia è un sistema politi-
co. Essa vive ed esprime la sua
qualità di forma di governo della
cosa pubblica soltanto e proprio

in virtù del fatto che sia un sistema di
principi, di valori, di regole. Singoli ele-
menti, pur necessari al quadro organico
di un governo democratico, non sono di
per sé sufficienti a rendere esistente e
vitale un sistema di governo del popolo,
determinato dal popolo, a beneficio del
popolo.
Su “Il Corriere della Sera” un autorevole
politologo (G. Sartori) ha giustamente
evidenziato che il fatto che in uno Stato si
svolgano le elezioni, anche regolari, non
significa necessariamente che ci si trovi in
una condizione democratica.
Si tratta di una significativa considerazio-
ne dalla quale possono evincersi tre
osservazioni con una quarta che potrem-
mo ritenere basilare per una moderna
democrazia.
Nei primi decenni dell’Italia unita, sotto
la forma della monarchia costituzionale
dei Savoia, la percentuale dei votanti in
Italia è stata bassissima. Gli elettori erano
solo maschi e dovevano avere particolari

requisiti di censo e reddito. È evidente
che la rappresentanza popolare subiva
una forte menomazione ed il potere poli-
tico si concentrava nelle mani di pochi (“i
notabili”).
Dall’unità d’Italia passarono oltre cin-
quant’anni perché il diritto di voto potes-
se essere esercitato da tutti i cittadini
maschi.
La nostra, perciò, fu in quegli anni una
“democrazia bambina” sia per la natura
della rappresentanza che per altri profili
che qui non è il caso di richiamare.
La seconda osservazione è che se in Rus-
sia il sistema comunista fu la conseguenza
di una rivoluzione (1917) con l’instaurar-
si di un governo dittatoriale e autocratico,
in Italia e in Germania fascismo e nazismo
s’impiantarono in forme dittatoriali, con
la graduale esautorazione dei parlamenti e
con ogni altra conseguenza tipica dei regi-
mi autoritari, a seguito di eventi elettorali.
È vero che le elezioni non furono la causa
diretta e immediata, almeno in Italia, per
l’avvio del processo antidemocratico che
ogni dittatura genera, ma è anche vero che
esse non riuscirono ad evitare l’instaurarsi
delle forme autoritarie.
La terza osservazione è che intanto le ele-
zioni sono utili alla democrazia in quanto

Raffaele CananziSTUDIO

EDUCARE LA DEMOCRAZIA

L



PROPOSTA EDUCATIVA 1/068

i sistemi elettorali consentano la parteci-
pazione di tutti i cittadini alla scelta dei
rappresentanti del popolo e dei program-
mi di governo. In Italia questo traguardo è
stato raggiunto con il suffragio universale
soltanto dal 1946, all’alba della Repubbli-
ca, dopo una guerra terribilmente cruenta
e distruttiva e una resistenza per la libera-
zione del Paese dal nazifascismo, con l’av-
vio di una rinascita democratica alla quale
dette fondamento ed impulso la nuova
Costituzione.
La quarta osservazione muove appunto,
dal principio sancito dall’art. 48 della
Costituzione Italiana, il primo degli articoli
contenuti nella prima parte al titolo IV che
tratta, appunto, dei rapporti politici.
Questa collocazione non dice che le ele-
zioni siano di per sé generatrici di demo-
crazia ma pone certamente il momento
elettorale come basilare per il processo
democratico. La Costituzione stabilisce
che «sono elettori tutti i cittadini, uomini e
donne, che hanno raggiunto la maggiore
età». Nel conferire questo diritto dispone
che la sua limitazione è tassativa, cioè è
ammessa soltanto «per incapacità civile o
per effetto di sentenza penale inevocabile

o nei casi di indegnità
morale indicati
dalla legge». Al di
fuori di queste
particolarissime
circostanze,

tutti i cittadini hanno il “dovere civico” di
votare per scegliere i loro rappresentanti
elettivi alle varie sedi istituzionali.
Il voto è, perciò, lo strumento attraverso
cui si costruisce la rappresentanza politi-
ca e amministrativa. Si tratta di uno stru-
mento con cui nelle democrazie mature e
moderne si scelgono direttamente i rap-
presentanti del popolo (e non si scelgono
soltanto i partiti politici, che, a propria
volta, determinano attraverso la succes-
sione numerica i candidati che verranno
eletti). La legge elettorale vigente in Italia
elimina il rapporto diretto elettore-eletto
e rende le segreterie (oligarchie) dei parti-
ti arbitri della composizione del Parla-
mento. È evidente che questo amplissimo
potere concesso ai partiti muta la “demo-
crazia” in “partitocrazia” perché il cittadi-
no ha il dovere civico di votare non un
rappresentante ma un partito che ha da sé
già provveduto alla scelta dei rappresen-
tanti. I rappresentanti sono dei partiti e
solo indirettamente e vagamente del
popolo.
Il concorso alla determinazione della poli-
tica nazionale – che è il compito dei partiti
(libere associazioni politiche di cittadini)
– non è quello di sostituire la volontà di
scelta dei cittadini ma di agire: nel
momento pre-elettorale, leggendo i biso-
gni e predisponendo i programmi; nel
momento elettorale
proponendo,



9

anche attraverso elezioni primarie, i can-
didati; e nel momento post-elettorale con-
trollando che i rappresentanti nei livelli
istituzionali attuino concretamente i pro-
grammi sui quali i cittadini hanno conve-
nuto esprimendo il voto favorevole.
I partiti, poi, a differenza di quanto dispo-
ne la Costituzione (art. 49), non utilizza-
no al loro interno “il metodo democrati-
co” che è fondato non tanto sul numero
delle tessere e mai sulle lottizzazioni
clientelari ma su quella libertà dei mili-
tanti che si fa ricchezza della dialettica
interna e dell’intelligenza politica persua-
siva, allargandosi a poco a poco, dalla
base del partito alla mente e al cuore dei
cittadini.
Dei partiti, pur essi indispensabili alla
democrazia, si dirà ancora più avanti. Qui
è opportuno ricordare, dunque, che la par-
tecipazione dei cittadini alla determinazio-
ne della politica di una democrazia moder-
na ha due strumenti basilari nel voto «per-
sonale ed uguale, libero e segreto» e nel
sostegno ad uno specifico progetto di
società assunto ed espresso da un partito o
da una coalizione politica di partiti.
Altre forme di partecipazione politica
sono direttamente previste dalla Costitu-
zione. Così le “petizioni” alle Camere per
chiedere provvedimenti legislativi o
esporre comuni necessità; così la candida-
tura alle cariche elettive in condizione di
uguaglianza, secondo i requisiti stabiliti
dalla legge; così le forme di volontariato
civile e di esercizio d’imprese non profit
(formazioni sociali) attraverso le quali si
suppliscono o si integrano servizi pubbli-
ci di natura civile o sociale e, dunque, si
realizzano politiche sociali; così l’iniziati-
va popolare delle leggi, mediante la pro-
posta, da parte di almeno cinquantamila
elettori, di un progetto redatto in articoli;
così il referendum popolare per delibera-
re l’abrogazione, totale o parziale, di una
legge valido solo con la partecipazione
delle maggioranze degli aventi diritto al

voto (elettori della Camera dei Deputati);
così il referendum popolare per approva-
re le leggi di revisione della Costituzione
e le altre leggi costituzionali quando siano
state approvate, nella seconda votazione,
in una delle due Camere senza la maggio-
ranza dei due terzi e sempre che vi sia la
richiesta da parte di un soggetto legitti-
mato (art. 138, 2° comma, Cost.).
Analoghe ed altre forme di partecipazio-
ne popolare al governo democratico sono
previste e disciplinate negli statuti comu-
nali, provinciali e regionali per i rispettivi
atti di governo.

2. L’informazione e la formazione politica

È evidente che la partecipazione, nella
libertà delle forme consentite, deve essere
responsabile. Questa responsabilità impo-
ne una informazione sui fatti per quanto
possibile oggettiva, completa e tempestiva
e una adeguata coscienza politica. Dun-
que, una formazione: idonea a leggere
fatti, a intercettare i segni dei tempi, a
valutarli nella dimensione socio-politica, a
orientare a opportune soluzioni.
Esaminiamo le due questioni, che sono
distinte ma collegate.
Il bisogno di conoscere “i fatti” da parte
del cittadino, dell’amministratore, del
politico che fa legislazione o del politico
che indirizza l’amministrazione è il pre-
supposto per ogni ulteriore atteggiamen-
to privato e/o pubblico.
Nella complessità del nostro tempo la pre-
visione di George Orwell, l’autore di
“1984”, sembra aver colpito. Egli ha rile-
vato che la forza invasiva della propagan-
da è una dimensione che contrassegna i
sistemi politici moderni. La propaganda
ha certamente comportato «l’annullamen-
to della verità oggettiva» nei regimi totali-
tari nazifascisti e comunisti. Ma – come
giustamente rileva Marco Cicala – Orwell
aveva pure quasi profetizzato che «non

PROPOSTA EDUCATIVA 1/06



PROPOSTA EDUCATIVA 1/0610

potevano ritenersi al riparo da spettri
analoghi le stesse democrazie occidentali
quanto più si si rivelavano accecate dal
culto del potere e del successo, del cinico
utilitarismo, carenti di memoria storica,
soprattutto afflitte dalla crescente indiffe-
renza e dismissione di responsabilità delle
masse». Oggi, in vero, non sembra esiste-
re alcuna realtà misurabile (povertà e ric-
chezza, lavoro e occupazione, importa-
zioni ed esportazioni, condanne e assolu-
zioni, ecc.); tutto sembra nebuloso, di dif-
ficile acquisizione in una dimensione di
verità e, dunque, di interpretazione.
Anche in un sistema politico in cui è giu-
stamente garantita la libertà di coscienza,
di religione, di espressione del pensiero

(parola, scritto,
stampa, tv,
internet, dvd,
ecc.; art. 2, 19,
21 Cost.) e in
cui il pluralismo
culturale e poli-
tico costituisco-
no il sale della
democrazia, cit-
tadini e gover-
nanti han-no
comunque il
diritto-dovere
di conoscere
l’oggettiva con-

sistenza delle realtà misurabili, sia pure
nella successiva varietà delle possibili
interpretazioni. La nebbia non giova alla
crescita civile!
Altro profilo della questione informativa è
il rispetto della pluralità delle fonti di
informazione e l’oggettivo stato di con-
correnzialità fra le stesse con dipendenze
editoriali diversificate e con la esclusione
di ogni forma di monopolio, duopolio, oli-
gopolio dell’informazione. Il regime infor-
mativo deve essere concorrenziale, non
solo e non tanto per la connessa questione
socio-economica della pubblicità, ma per

la salvaguardia del pluralismo dell’infor-
mazione che è uno dei cardini per lo svi-
luppo della dialettica democratica.
Il pluralismo informativo comporta non
l’annullamento della verità oggettiva dei
fatti ma la possibilità di una loro diversa
interpretazione. In questo senso in demo-
crazia non abbiamo verità assolute ma
relative.
Questo tema sposta l’asse della riflessione
dalla informazione plurale alla formazio-
ne della coscienza democratica del citta-
dino. Gustavo Zagrebelski nel saggio
“Imparare la democrazia” pubblicato nel
2005 da “la biblioteca di Repubblica”
affronta la questione e, mi pare, distingua
(pag. 25) fra un pernicioso “relativismo
etico” del singolo che sfocia in una sorta
di nichilismo o scetticismo che se «diffusi
nella società ne rappresentano una minac-
cia» e una relatività democratica. Quello
della democrazia non è «il relativismo, nel
senso della scepsi e dell’indifferenza verso
la qualità dei legami sociali, con il corri-
spondente emergere dell’egoismo indivi-
dualistico, dell’edonismo, del mero utili-
tarismo, ecc.». Questo relativismo che
come “un pericolo mortale… sta annidato
nella società” non trova spazio in una
democrazia che «rispetto a ciò, è il meno
colpevole di tutti i regimi politici».
La relatività in democrazia vuol dire che,
attesa la pluralità delle convinzioni perso-
nali, la società democratica non ammette
né lo “Stato autocratico” (in cui religione,
dogma, verità assoluta si confondono
nella realtà politica) né “lo Stato etico”
che sostanzialmente si identifica con gli
stati totalitari che abbiamo conosciuto nel
’900 dove, non riconoscendosi principi
diritti e valori fondamentali diversi da
quelli imposti dallo Stato medesimo, si
rende etico ciò che lo Stato impone,
anche se questo – per es. tortura, guerra,
violenza, partito unico, ecc. – secondo
una ragionevole ragione etico non è.
Una coscienza democratica esclude nichi-

IL VOTO È LO

STRUMENTO

ATTRAVERSO CUI

SI COSTITUISCE LA

RAPPRESENTANZA

POLITICA E

AMMINISTRATIVA



PROPOSTA EDUCATIVA 1/06 11

lismo (sostanzialmente mancanza di ogni
fede) scetticismo, indifferenza, apatia;
esclude una partecipazione fondata sul
voto clientelare moralmente riprovevole
per uno scambio (do ut des) che in politi-
ca è la negazione della soddisfazione del-
l’interesse generale; esclude un appiatti-
mento o una assuefazione sull’esistente
senza la ricerca di nuove vie di giustizia
sociale che non è mai compiutamente rag-
giunta; impone, perciò, il principio di
“non appagamento” (Aldo Moro), la con-
vinzione che per un bene sempre più
comune e migliore si debba dal basso con-
tribuire a realizzare un’opinione pubblica
di cittadinanza preparata e attiva che sap-
pia suggerire, criticare, denunciare, pro-
porre, intervenire, sempre partecipare
nei momenti della decisione popolare e
della scelta della rappresentanza politica.
Una coscienza democratica è certamente
rispettosa delle istituzioni, delle procedu-
re e delle regole della democrazia ma
ancor prima è informata a principi e valo-
ri che di questa democrazia costituiscono
il tessuto etico, senza del quale non si dà
quel sistema politico che, appunto, si
designa con il nome di “democrazia”.
Conoscere, interiorizzare e vivere questi
valori è rendere adulta la democrazia, che
è un bene delle nazioni mai definitivamen-
te costruito e mai definitivamente acquisi-
to. È opportuno, perciò, riflettere su que-
sti valori e principi perché solo da una
educazione alla democrazia possiamo spe-
rare di dar vita alla democrazia educata.

3. La fede nella democrazia

Credere che il popolo sia in grado di dare
vita ad un organo costituente che dichiari
la sovranità del popolo medesimo, attra-
verso un complesso di poteri bilanciati
che, direttamente o indirettamente, sono
espressione dell’effettivo potere popola-
re; avere la convinzione e sperimentare
che questo possa avvenire con una libera

partecipazione di tutti i cittadini; far det-
tare così dal popolo sovrano, attraverso
propri rappresentanti, un ordinamento
fondamentale e far derivare da esso rico-
noscimento di valori e principi, determi-
nazione di forme organizzative, piano
complessivo delle libertà, dei diritti e dei
doveri; tutto questo è fede nella democra-
zia, espressione di libertà degli individui,
rispetto della dignità di ogni persona,
scelta di strumenti seri e necessari per
l’acquisizione del libero consenso di ogni
cittadino e, dunque, del popolo, maturità
politica nella costruzione di forme istitu-
zionali idonee a rendere possibile, sia
pure per rappresentanza, la volontà e il
controllo del popolo per la gestione di un
potere che non può rivolgersi contro il
popolo ma deve essere per il popolo.
Le democrazie moderne sono nate, per
esplosioni rivoluzionarie o per implosioni
di sistemi assoluti o autoritari, dalla fidu-
cia dei popoli in se stessi, nelle proprie
forze, nella propria capacità politica di
dar vita a processi di maturazione in
grado di convenire su una Carta comune
di principi, di valori, di forme ordinamen-
tali dalla quale partire e con la quale sem-
pre confrontarsi per la costruzione di un
assetto democratico, di un sistema di
democrazia.
Le moderne Costituzioni degli Stati
democratici dell’Occidente sono il frutto
di questi convincimenti, di questa fiducia
nella libertà, di questo anelito di maggio-
re giustizia; convincimento, fiducia, aneli-
to pagato spesso con il sangue delle rivo-
luzioni e delle resistenze che hanno reso
sempre più credibile questo sistema.
Si tratta di un sistema delicato e bilancia-
to. Corre, infatti, alcuni seri pericoli.
Se la libertà individuale non si coniuga
con la responsabilità e non si esercita nel
rispetto di quella altrui ed è indirizzata
all’esclusivo proprio beneficio senza
tener conto dell’interesse generale, la
democrazia si converte facilmente in



PROPOSTA EDUCATIVA 1/0612

anarchia. L’immaturità politica di un eser-
cizio arbitrario della libertà impone sul
piano generale la presenza di un potere
forte. Per riconquistare l’ordine si cade in
un sistema autoritario.
D’altro canto se la persona deteriora la
propria dimensione individuale e si rende
disponibile ad essere coinvolta in un pro-
cesso di omologazione collettiva o di
appiattimento e uniformità comporta-
mentale, la massificazione del pensiero e
del comportamento muta il popolo in
massa ed il governo della cosa pubblica
passa dalle mani del popolo a quelle del
demagogo che si fa, appunto, portavoce e
condottiero della massa. La democrazia si
sbiadisce nei suoi connotati essenziali e si
muta in demagogia; il capo-popolo è tutto
il popolo.
Se, infine – ferma restando la capacità del
popolo di ben utilizzare le singole libertà
personali ma di non essere così maturo da
esprimere una rappresentanza politica
veramente democratica – la maggioranza
parlamentare non tiene nella doverosa
considerazione la dialettica democratica e
le giuste esigenze delle minoranze politi-
che, la democrazia si converte in “dittatu-
ra della maggioranza” per cui l’elemento
autoritario riemerge nella forma colletti-
va piuttosto che, come accade negli altri
due eventi di negativa conversione, nella
forma di una singola persona o di poche
persone.
Al fine di evitare questi pericoli, la
libertà – che, come è noto, in senso cri-
stiano è un grande dono ricevuto da Dio
– va esercitata con responsabilità, con
onestà intellettuale, con rispetto dell’al-
trui condizione, con attenzione al diver-
so pensiero degli altri che non è meno
importante del nostro.
La responsabilità comporta cono-
scenza, opportuna infor-
mazione, riflessione e
valutazione. La
nostra Costituzione,

per esempio, non dice che il voto debba
essere responsabile; non pone “responsa-
bile” fra gli aggettivi dell’art. 48. Ma dice
che è doveroso; dunque è “un dovere civi-
co”, è una forma essenziale di quei doveri
di “solidarietà politica” di cui parla l’art. 2
della Costituzione. Per essere seriamente
solidali nella costruzione della comunità
politica occorre essere responsabili.
L’onestà intellettuale comporta che anche
essendo in grado di far diventare bianco il
nero, si lasci il bianco–bianco e il
nero–nero. La libertà menzognera ferisce
il processo veritativo della crescita demo-
cratica. Una democrazia costruita sulla
falsità, sulla corruzione, sulla menzogna
sistemica non regge a lungo. «Ond’è –
nota Zagrebelski nello scritto sopra citato
– la menzogna intenzionale – strumento
ordinario della vita pubblica – dovrebbe
trattarsi come crimine maggiore contro la
democrazia e i mentitori dovrebbero con-
siderarsi non già come abili, e quindi per-
fino ammirevoli e fors’anche simpatica-



PROPOSTA EDUCATIVA 1/06 13

mente spregiudicati uomini politici, ma
come corruttori della politica».
La libertà non è sopraffazione, arroganza,
eccessiva stima di sé. Anche nella più pro-
fonda convinzione della bontà delle pro-
prie idee, la democrazia impone l’apertu-
ra al dialogo, al confronto dialettico, all’a-
scolto dell’altro. Nessuno può avere la
presunzione di essere nella verità; il dia-
logo aiuta alla scoperta di una opinione
veritativa comune che, perciò, può essere
più facilmente condivisa e, dunque, quan-
do si tratti di fare una legge, più facilmen-
te imposta ed accettata dai cittadini.
Anche in democrazia la libertà non è un
assoluto. Essa è attributo della persona,
di tutte le persone e, dunque, merita per
ciascuna e per tutte il reciproco esercizio
e rispetto. In questa necessaria reciproci-
tà è la relatività di ogni libertà. Sempre
alla persona e alla sua dignità e libertà è
correlato il rispetto dell’altrui condizione
in democrazia.
Da qui tre valori essenziali per la demo-
crazia moderna, ai quali vale la pena di
dedicare un successivo, anche se molto
sintetico, paragrafo.

4. Uguaglianza, solidarietà e pace

L’uguaglianza è un valore posto a base di
tutte le moderne democrazie. Non com-
porta soltanto il fatto che «tutti i cittadi-
ni… sono eguali davanti alla legge, senza
distinzione di sesso, di razza, di lingua, di
religione, di opinioni politiche, di condi-
zioni personali e sociali» (art. 3 della
Cost. italiana). Uguaglianza indica, anzi-
tutto, un tessuto egualitario dell’ordina-
mento sul presupposto che «la Repubbli-
ca riconosce e garantisce i diritti inviola-
bili dell’uomo sia come singolo sia nelle
formazioni sociali ove si svolge la sua per-
sonalità» (art. 2 Cost.). Tra questi diritti
risaltano quelli della dignità della perso-
na umana e dell’oggettiva pari dignità
sociale che tutti i cittadini hanno con il

correlato diritto a conseguire il pieno svi-
luppo della propria persona. Ogni perso-
na è un soggetto originale e irripetibile.
L’uguaglianza rispetto alla dignità sociale e
rispetto alla legge non è per mortificare
questa originaria irripetibilità ma per con-
sentire ad essa di svilupparsi in un quadro
ordinamentale che non promuova l’omolo-
gazione né l’appiattimento ma che intenda
escludere il privilegio. Ecco perché non
sono possibili leggi ad personam o ad
amicos! Ecco
perché situazioni
uguali devono
essere regolate
dalla stessa disci-
plina, mentre una
medesima disci-
plina non si può
applicare a situa-
zioni diverse. Né
il legislatore può
arbitrariamente
dichiarare diver-
sa una situazione
che è oggettiva-
mente uguale ad
altra, già disciplinata, al fine di poter det-
tare per la prima una disciplina diversa
rispetto alla seconda. Questa diversità
deve essere oggettiva, verificabile, ragio-
nevole. La discrezionalità del legislatore è
legittimamente esercitata ma se è irragio-
nevole si muta in arbitrio e sancisce
forme di disuguaglianza che il nostro
ordinamento costituzionale, fondato sul-
l’uguaglianza delle persone, non può tol-
lerare.
L’abrogazione da parte della Corte Costi-
tuzionale di norme illegittime che creano
situazioni di privilegio o posizioni dete-
riori è perciò una grande opera di giusti-
zia sociale. Opera importante ma non suf-
ficiente se la politica in democrazia non
persegua forme di tutela dei più deboli
attraverso la leva dello sviluppo economi-
co, del fisco, dei diritti sociali universal-

LA DEMOCRAZIA

È UN SISTEMA

POLITICO E UN

INSIEME DI

PRINCIPI, DI

VALORI, DI

REGOLE



PROPOSTA EDUCATIVA 1/0614

mente garantiti. Avere consapevolezza
del valore dell’uguaglianza delle persone
è un presupposto essenziale per attuare il
principio di legalità, come meglio si vedrà
più avanti.
L’uguaglianza sostanziale, che non omo-
loga ma che consente una condizione di
giustizia nella posizione in cui ciascuno si
trova con pari opportunità iniziali e senza
privilegi lungo il percorso, richiede l’im-
pegno delle istituzioni (art. 3, 2° comma,
Cost.; diritto al lavoro, alla fede religiosa,
alla famiglia, alla salute, alla previdenza,
all’istruzione e molti altri diritti che
occorre promuovere con le relative politi-
che) ma impone anche alle singole perso-
ne, alle formazioni sociali, alle stesse isti-
tuzioni l’adempimento dei doveri indero-
gabili di solidarietà politica, economica e
sociale. Si veda, oltre l’art. 2, il vigente
articolo 119 della Costituzione che pro-
muove un fondo perequativo dello Stato
per territori con minore capacità fiscale
(zone meno sviluppate del Paese) e con-
sente sempre allo Stato di destinare risor-
se aggiuntive ed effettuare interventi spe-
ciali nello spirito, appunto, della solida-
rietà sociale. Lo spirito della solidarietà
sociale rende ricche le nazioni di un valo-
re che, a cerchi concentrici, si apre dalle
singole persone alle formazioni sociali
(chiese, volontariato, no profit, ONG,
ecc.) alle istituzioni territoriali e ai popoli
vicini e lontani precostituendo un tessuto
di fraternità e di condivisione che, nel
tempo della globalizzazione, dice dell’uo-
mo uti socius dell’intera umanità.
I valori della dignità e libertà della perso-
na umana, dell’uguaglianza, della solida-
rietà se da un lato sono a fondamento
delle democrazie moderne, dall’altro
aprono orizzonti di giustizia e di pace
nelle nazioni, nei continenti, nel mondo.
La pace è un bene che si conquista – non
solo ripudiando «la guerra come strumen-
to di offesa alla libertà degli altri popoli e
come mezzo di risoluzione delle contro-

versie internazionali» come la nostra
Costituzione dispone all’art. 11 – ma
anche esercitando proprio i valori di cui
sopra si è fatto cenno. I valori, cioè, vanno
proclamati nelle Carte, esplicitati nelle
leggi, concretizzati negli atti diplomatici,
politici e amministrativi e nella vita quoti-
diana delle istituzioni, delle formazioni
sociali, delle persone. È la vitalità di que-
sti valori che, nonostante le permanenti
guerre e torture e violenze, animano la
speranza della stragrande maggioranza
dell’umanità verso future epoche di svi-
luppo economico che sia, nel contempo,
progresso sociale e civile nella pace. Que-
sta è la grande sfida per le moderne demo-
crazie che non “nelle guerre preventive”
ma nell’assoluta prevenzione delle guerre
devono misurarsi rendendo fertili e vitali i
valori su cui esse si fondano.

5. Il principio di legalità
e la “questione morale”
Da quanto fin qui esposto si può ben evin-
cere che, l’atto fondativo di una Repubbli-
ca democratica, come quella italiana, con-
tiene: principi, valori, regole fondamenta-
li, norme che ordinano l’architettura della
Repubblica. Questo è, perciò, un sistema
che è nato nell’antica Grecia ed è stato
variamente sperimentato nel corso dei
secoli ed ha sempre avuto bisogno della
politica, di un’attività per la polis, per
essere operativo e idoneo a realizzare il
bene dei cittadini.
In origine, il paradigma è: quello della
“democrazia come visibilità e trasparenza
del potere esercitato di fronte al popolo
raccolto nella piazza, che sceglie e con-
trolla”; quella della “politica come legame
identitario e comunitario all’interno della
città (polis)”. Questi due paradigmi si
sono integrati con un terzo, il diritto che è
“un’invenzione tutta romana: la pratica (e
poi la teoria) di un disciplinamento socia-
le distinto dalla religione, dall’etica, dalla



PROPOSTA EDUCATIVA 1/06 15

stessa volontà del re o dell’assemblea, ma
affidato al sapere esclusivo di una cerchia
ristretta di esperti” (cf. Aldo Schiavone,
Ius. L’invenzione del diritto in occiden-
te, ed. Einaudi).
Da questa combinazione paradigmatica si
sviluppa nella modernità occidentale –
Europa e America – il processo per cui la
politica si risolve nella democrazia e que-
st’ultima si sottomette alla regola giuridi-
ca. Da qui lo “Stato di diritto” fondato,
appunto, su una Costituzione, redatta e
votata in una assemblea di rappresentanti
del popolo (come l’Assemblea Costituente
italiana eletta a suffragio universale nel
1946), che si realizza attraverso un com-
plesso legislativo, redatto e votato da rap-

presentanti del popo-
lo che vengono
periodicamente
eletti, costituen-
do le due Came-
re del Parla-
mento e i Con-
sigli Regio-

nali che,

per l’Italia, sono gli organismi deputati
alla produzione legislativa.
La convivenza democratica è possibile se i
cittadini osservano la Costituzione, le leggi
e ogni provvedimento normativo e ammi-
nistrativo generale che è legale esercizio
dei poteri legittimati nello “Stato di dirit-
to”. Il principio di legalità nasce da questa
fondamentale esigenza del sistema demo-
cratico (cf. art. 54 Cost.) ed impone il
rispetto e l’osservanza delle leggi, sanzio-
nandone la violazione con rimedi penali,
civili e amministrativi. La criminalità orga-
nizzata è l’Antistato perché pone l’atto cri-
minale come via normale per raggiungere
uno scopo sociale contrario a quello
garantito e tutelato dallo Stato di diritto.
La criminalità semplice viola interessi fon-
damentali della convivenza civile e distrug-
ge beni di tale importanza che per la loro
tutela è prevista la sanzione penale.
Ma il principio di legalità è violato anche
da tutte quelle forme di illegalità diffusa
come la violazione delle norme del codice
stradale, dei regolamenti comunali relati-
vi ai rifiuti tossici e comuni, il danneggia-

mento dei beni pubblici, l’occupazio-
ne di spazi pubblici, l’abusivismo

edilizio, l’inquinamento
della terra dell’acqua e del-
l’aria, ecc. ecc.
Senza l’osservanza da
parte dei cittadini di
leggi, regolamenti, ordi-
nanze, delibere, decreti
ed altri atti normativi la
convivenza democra-
tica soffre e lo stesso
apprezzamento della
democrazia viene
meno, creando con-
dizioni che possono
portare a quei peri-
coli che sopra sono
stati richiamati.
Il principio di legali-
tà vale per i cittadi-



PROPOSTA EDUCATIVA 1/0616

ni; ma vale prima e di più – se così si può
dire – per coloro che hanno cariche eletti-
ve e per i pubblici funzionari che sono
tenuti di rispettarlo non solo in quanto
cittadini ma proprio in quanto detentori
di un pubblico servizio o di una pubblica
funzione.
L’esempio viene dall’alto, da chi ha mag-
giori responsabilità. E spesso non è un
buon esempio.
Anche il Parlamento viola il principio di
legalità quando fa una legge che, essendo
contraria a principi e norme della Costitu-
zione, viene giudicata costituzionalmente
illegittima dalla Corte Costituzionale. La
legge viene di conseguenza espunta dal
nostro ordinamento. Così vengono pure
annullati regolamenti e atti amministrativi
quando sono contrari a norme di leggi costi-

tuzionali, statali
o regionali.
Il principio di
legalità viene
ripristinato con
gli strumenti
(giudizi sulle
leggi e sugli atti)
che l’ordina-
mento predi-
spone.
Educare alla
legalità è un
compito fonda-

mentale di tutte le agenzie educative
(scuola, famiglia, chiesa, associazioni,
…). La democrazia ha buona vita e
costruisce una convivenza civile e opero-
sa solo se il clima e l’atmosfera sono quelli
della legalità. Rispetto all’illegalità non
bisogna abbassare la guardia, altrimenti
essa si diffonde a macchia d’olio per quel
processo di contaminazione che allenta i
vincoli del dovere, genera indifferenza ed
apatia, rende inconsapevolmente o da
furbi partecipi al fiume che dilaga verso
l’elusione, l’evasione, l’abuso, il contra-
sto, e, dunque, verso una convivenza diffi-

cile, la quale se dovesse diventare impos-
sibile, genererebbe quel corto circuito di
conversione della democrazia in un siste-
ma autoritario, restauratore dell’ordine
non più democratico.
L’illegalità diffusa è segno di una comples-
siva bassa condizione morale.
Ma di questione morale in senso proprio
si parla distintamente rispetto alla que-
stione legale.
Qui il problema non nasce tanto per una
diretta violazione della legge costituzio-
nale, penale, civile, tributaria o ammini-
strativa. Qui viene intaccato il tessuto
etico della democrazia costituito da quel
complesso di principi e di valori da tutti
condivisi e che della democrazia stessa
costituiscono l’anima. Non è questione
fuori della politica; non è moralismo. Si
tratta di atteggiamenti, comportamenti,
decisioni di malapolitica, di immorale
interferenza, di interessata gestione della
cosa pubblica. Abbiamo così assistito a
commistioni finanziarie, bancarie, rube-
rie, favoristismi, grumi di malaffare. In
tempi più recenti a tangenti, su lavori
pubblici e su pubbliche forniture di Stato,
Regioni, ed enti locali, elevate a sistema
con episodi di corruzione e di concussio-
ne. In tempi recentissimi, a sottovaluta-
zione del valore e dell’onore delle pubbli-
che istituzioni e degli strumenti fonda-
mentali della democrazia con attacchi
razzistici, antireligiosi, forme di spionag-
gio sugli avversari politici. Questa commi-
stione di affari e politica, questa assunzio-
ne della responsabilità politica come
mera gestione del potere senza remore
morali nella distribuzione di posti, di
scelte di candidati, di prebende, consu-
lenze, incarichi con forme spartitorie e
lottizzatorie senza nessuna valutazione
della capacità, della stima sociale, delle
competenze e, talvolta, del certificato del
casellario giudiziario dei prescelti; queste
sono forme variegate di una questione
morale che, purtroppo, è assai viva e pre-

IL PLURALISMO

INFORMATIVO È

UNO DEI

CARDINI DELLA

DIALETTICA

DEMOCRATICA



PROPOSTA EDUCATIVA 1/06 17

sente nella nostra democrazia. Per lo
scandalo della Banca Romana, nel 1894
all’epoca di Francesco Crispi, il radicale
Felice Cavallotti coniò l’espressione “que-
stione morale”. L’Italia in regime fascista
fu in permanente questione morale (esau-
torazione del Parlamento, deminutio
libertatis, unipartitismo, imperialismo,
guerre, leggi razziali). Tanto più lo “Stato
etico” s’incarna storicamente, tanto più si
ingrandisce e si ispessisce la questione
morale. In realtà lo Stato autoritario è il
più lontano dalla politica trasparente e
dalla necessaria distinzione fra politica ed
affari, fra politica e privilegi, fra politica e
fortune personali o di gruppi amici. Ma
anche lo Stato democratico incappa facil-
mente nelle maglie della questione mora-
le. Aldo Moro, negli anni ’70, aveva intra-
visto la miseria morale della Democrazia
Cristiana, partito, peraltro, a cui la storia
riconoscerà altissimi meriti. Non fece
richiami moralistici ma dette indicazioni
politiche chiare. Parlò della buona politi-
ca, non come mera gestione del potere ma
come governo intelligente degli eventi;
richiamò come essenziale alla democrazia
“la stagione dei doveri”; disse che “in un
sistema di governo senza alternative” “la
DC può farsi alternativa di se stessa”, così
evitando pantani, stagni, acque torbide
che, invece,  negli anni ’80 seguiranno
con altri eventi (muro di Berlino e nascita
dei leghisti in Italia) la chiusura dell’espe-
rienza, complessivamente assai utile al
Paese della Democrazia Cristiana. Gli
anni ’80 sono quelli della grande questio-
ne morale in regime democratico. Dopo
l’assassinio di Mino Pecorelli, l’offensiva
della mafia in Sicilia, lo scandalo dei
petroli e il coinvolgimento della Guardia
di Finanza, la strage alla stazione di Bolo-
gna, il terremoto in Basilicata e Campania
con il ritardo dei soccorsi, Enrico Berlin-
guer dichiara a Salerno, il 27 novembre
1980, che «la questione morale è esplosa
come la questione nazionale più impor-

tante». Fu un buon profeta, purtroppo.
Non è possibile ripercorrere il cammino
di questo quarto di secolo (1980-2005).
Oggi si conferma come la “questione
morale” sia dentro e non fuori la politica.
Crack finanziari (Cirio, Parmalat), scalate
bancarie (Banca di Fiorani e Unipol),
coinvolgimento di Banche e di Banca d’I-
talia, intreccio fra controllori controllati
autorità di garanzia Tesoro. Molti cittadi-
ni hanno visto sparire tutti i loro risparmi!
Condoni tributari ed edilizi, aumento del-
l’evasione fiscale, lavoro nero e grigio al
40%. Questi capitoli della politica sostan-
ziano grosse questioni di etica pubblica. 
Così il conflitto d’interessi; la “dittatura
della maggioranza” soprattutto con la
modifica di 54 articoli della Costituzione
Repubblicana e l’introduzione di un pre-
mierato assoluto che esautora Parlamento
e Presidente della Repubblica. Sono
moralmente censurabili leggi come quella
sul falso in bilancio, scudo fiscale, elimi-
nazione anche per i ricchissimi patrimoni
dell’imposta di successione e donazione,
sospensione dei processi penali per le alte
cariche dello Stato (peraltro dichiarata
incostituzionale), riduzione della prescri-
zione dei reati senza ridurre i tempi di
svolgimento del processo penale, preclu-
sione al pubblico ministero di appellare le
sentenze assolutorie.
Il tessuto etico della nostra democrazia è,
poi, fortemente minato da un ormai lungo
dissidio fra la politica e la magistratura.
Questa è un ordine essenziale per il fun-
zionamento della democrazia (garanzia
dei diritti del cittadino), che deve godere
di indipendenza ed autonomia, pur
dovendo contribuire lealmente con gli alti
poteri dello Stato alla realizzazione del
bene comune.
Classe politica, magistratura, burocrazia,
imprenditoria (con i suoi manager e con i
propri trasparenti bilanci): tutta la classe
dirigente del Paese, prima e con tutti i cit-
tadini, è chiamata al rispetto dell’etica



PROPOSTA EDUCATIVA 1/0618

pubblica, essenziale per la crescita demo-
cratica. Quelli, poi, che hanno un ruolo
pubblico, con una forte evidenza sociale
per la responsabilità che esercitano e per
la mentalità che imprimono, è bene che si
rendano trasparenti anche nella vita pri-
vata, perché oltre ad essere appaiano
pure al di sopra di ogni sospetto.
La decadenza delle virtù pubbliche e dei
costumi privati incide, e non poco, sulla
tenuta delle istituzioni democratiche.

6. La laicità dello Stato

I valori costituzionali posti a base della
convivenza civile, politica ed economica
di una nazione democratica sono, in prin-
cipio, condivisi dalla quasi unanimità dei
cittadini. Le democrazie moderne vivono,
però, in una dimensione culturale, etica,
religiosa, etnica di forte pluralità.
Potremmo, per esempio, dire che tutti
condividono il valore “persona umana” o
il valore “famiglia”; ma quando si passa
all’interpretazione del valore sul terreno
della identificazione del chi sia persona e
chi sia famiglia, allora la varietà delle ispi-
razioni religiose, antropologiche, cultura-
li può (non necessariamente deve) com-
portare risposte diverse. Quando tali que-
stioni assumono, o per il progresso scien-
tifico-tecnologico o per emersione di
ampie problematiche sociali, una rilevan-
za pubblica ed il diritto deve intervenire
per il bene sociale, a disciplinarle, allora
si manifestano visioni etiche diverse. La
soluzione di questi casi, ad evidente plu-
ralismo etico, viene nelle democrazie
moderne affidata all’applicazione del
“principio di laicità”. Accanto a “Stato di
diritto” e “Stato sociale” occorre conside-
rare, perciò, nelle democrazie occidentali
e, in particolare, in quelle europee anche
lo “Stato laico”. Questa teminologia indi-
ca che lo Stato non è confessionale; cioè
non fa propria nessuna confessione reli-
giosa. Come ricorda Pietro Scoppola (in

La democrazia dei cristiani, Laterza,
2005, pag. 205ss) la laicità è diversamen-
te intesa nella linea francese e in quella
anglosassone. «In Italia si delinea oggi
una tendenza verso la concezione anglo-
sassone che non esclude legami e momen-
ti di dipendenze dalla concezione france-
se... l’idea di laicità non nasce fuori, o
contro, ma dentro il mondo cristiano...
L’ambiguità fra laicità in senso di neutrali-
tà e laicità in senso attivo ed ostile alla
Chiesa permane a lungo sul piano della
politica e della cultura. Proprio in ragione
di questa ambiguità la parola non compa-
re nella Costituzione italiana del ’48». Ha
una particolare storia nel costituzionali-
smo francese dove viene recepita sul
piano della laicità “contro” piuttosto che
della laicità “per”.
Il principio di laicità, pur non espressa-
mente dettato nella Costituzione italiana,
si evince dagli artt. 2, 3, 7, 8, 19 e 20 della
Costituzione, come ha dichiarato la Corte
Costituzionale con una “storica” sentenza
n. 203 del 1989 dove si afferma: «Il prin-
cipio di laicità... implica non indifferenza
dello Stato di fronte alle religioni, ma
garanzia dello Stato per la salvaguardia
della libertà di religione, in regime di plu-
ralismo culturale e religioso… l’attitudine
laica dello Stato-comunità risponde non a
postulati ideologizzati ed astratti di estra-
neità, ostilità o confessione dello Stato-
persona o dei suoi gruppi dirigenti,
rispetto alla religione o a un particolare
credo, ma si pone a servizio di concrete
istanze della coscienza civile e religiosa
dei cittadini». In linea generale occorre-
rebbe dire ben altro. Mi fermo qui. Cerco
solo di rispondere ora al quesito di cosa
questa laicità significhi per un cristiano
che fa politica, riproducendo qui un mio
scritto già pubblicato sul “Messaggero di
Sant’Antonio” del febbraio 2006.
Mai come di questi tempi il ruolo del cri-
stiano-laico e gli orientamenti della gerar-
chia nelle questioni politiche sono stati



PROPOSTA EDUCATIVA 1/06 19

messi in discussione, spesso creando mag-
gior confusione. La «sana laicità» ha le sue
chiare dimensioni, e si articola su tre ver-
santi, distinti ma connessi. 
Il primo versante riguarda il rapporto del
politico cristiano con la pluralità delle
posizioni etiche. In uno Stato democrati-
co, tutte le concezioni culturali e le visioni
etiche, non contrastanti con i principi
della Costituzione – patto fondamentale
della convivenza –, hanno diritto di citta-
dinanza. Un buon legislatore deve trarne
il meglio per costruire leggi che contem-
perino interessi contrapposti e salvaguar-
dino la dignità di ogni uomo e la crescita
della collettività. È evidente che quando
la contrapposizione è tale da rendere
inconciliabili gli interessi e le visioni eti-
che, allora prevale il metodo democratico
(maggioranza, referendum, ecc.). Dovere
delle parti in causa è quello di utilizzare la
«ragione più ragionevole», cioè la propo-
sta più adeguata per operare una media-
zione alta, senza la pretesa di imporre
esclusivamente il proprio punto di vista.
Le prese di posizione dell’autorità eccle-
siastica – di norma su principi e valori più
che su scelte tecniche e, dunque, opinabi-
li – come di ogni altra agenzia culturale,
hanno legittimo spazio. Esse costituisco-
no chiari indirizzi e motivi di valutazione
per tutti, oltre che per i cattolici. Sta poi
alla coscienza del politico cristiano tra-
durre quegli indirizzi nei limiti del con-
fronto democratico.
Qui agisce il secondo versante della sana
laicità. Il cristiano sa di non poter impor-
re la sua piena visione. Egli è chiamato a
un’opera di convincimento che consiste
nel formulare la sua proposta in termini
razionali, giustificandola, perciò, con
argomenti di ragione e non di fede, in
quanto non tutti sono credenti. Una sana
democrazia non sopporta nessun fonda-
mentalismo religioso. La fede sta su un
piano diverso e più alto. Inciderà negli
spazi pubblici della politica nella misura

in cui la coscienza dei cittadini sarà in
grado di recepire la grande forza umaniz-
zante dei valori del Vangelo.
Scatta, a questo punto, il terzo versante
della sana laicità. Se la democrazia non sop-
porta un fondamentalismo religioso, non
sopporta neppure un fondamentalismo
laico, un laicismo che pretenda di imporre
la propria visione ad ogni costo, ritenendo
oscurantista e sorpassata ogni diversa visio-
ne. Questo non significa cadere nel relativi-
smo dei valori, nella dimensione del cosid-
detto «pensiero debole». Anche l’etica laica
– come ha sostenuto di recente Eugenio
Scalfari – ha valori e ideali di riferimento:
libertà, uguaglianza, fraternità, stato di
diritto, ecc., valori che ritroviamo anche
nell’etica di ispirazione cristiana.
Certo le diverse culture di riferimento
comportano molteplici e, talvolta, contra-
stanti applicazioni sul terreno concreto.
Allora torna
utile a tutti il
richiamo alla
« rag ionevo le
ragione» che
per il credente
comporta, nel
contesto della
dialettica politi-
ca, la chiara
dichiarazione
della propria
personale posi-
zione e l’impe-
gnativa ricerca
della concreta
realizzazione
del maggior bene possibile. L’ottimo può
essere nemico del bene, nel senso che non
fa raggiungere il bene oggi possibile.
Gli italiani non avrebbero avuto la legge
40 sulla fecondazione artificiale (cosid-
detta procreazione assistita), se i cattolici
si fossero comportati diversamente. Se
avessero richiesto di più, secondo i propri
convincimenti, forse non avremmo avuto

LA POLITICA SI

RISOLVE NELLA

DEMOCRAZIA E

QUESTA SI

SOTTOMETTE

ALLA REGOLA

GIURIDICA



PROPOSTA EDUCATIVA 1/0620

alcuna legge e il far west procreativo
sarebbe continuato senza remore.

7. Cristiani educati alla democrazia

Anche per la Chiesa oggi il nome nuovo
della “politica” è “democrazia”. Il recente
“Compendio della dottrina sociale della
Chiesa” vi dedica tutto il n. IV del capitolo
ottavo.
Nella visione cristiana la democrazia,
come la politica, non è un fine ma un
mezzo per lo sviluppo di ogni persona
umana, per la costruzione del bene comu-
ne, per l’instaurazione di una società
umana nella giustizia e nella pace.
I Christifideles laici hanno il dovere di
formarsi una retta coscienza democratica,
a causa e in virtù della loro peculiare
vocazione, che dovrebbe indurre almeno
a queste considerazioni:
- che i cristiani tutti, pur avendo consape-
volezza che il Regno di Dio non si realizza
a pieno nella città dell’uomo, hanno il
dovere di lavorare in questo mondo per
rendere la città dell’uomo, per quanto è
possibile, una anticipazione e un riflesso
della città di Dio;
- che essi, cittadini dell’una e dell’altra
città, facendosi guidare dallo spirito del
Vangelo, devono sforzarsi di compiere
fedelmente i propri doveri terreni perché
«il cristiano che trascura i suoi impegni
temporali, trascura i suoi doveri verso il
prossimo, anzi verso Dio stesso, e mette
in pericolo la propria salvezza eterna»
(GS, 43);
- che tra le attività umane la più importante
è la politica. La politica non è tutto. A
monte e a valle di essa vi sono dimensioni,
valori, comportamenti che attengono a
sfere diverse. I complessi e globali problemi
delle società contemporanee non si risolvo-
no, però, senza la politica. La relatività
della politica non esclude la sua impor-
tanza per un servizio di giustizia e di uma-
nizzazione alla persona e alla società;

- che «la Chiesa stima degna di lode e di
considerazione l’opera di coloro che per
servire gli uomini si dedicano al bene
della cosa pubblica e assumono il peso
della relativa responsabilità» (GS, 75);
- che «per animare cristianamente l’ordine tem-
porale, nel senso detto di servire la persona e la
società, i fedeli laici non possono affatto abdi-
care alla partecipazione alla politica, ossia
alla molteplice e varia azione economica, socia-
le, legislativa, amministrativa e culturale, desti-
nata a promuovere organicamente e istituzio-
nalmente il bene comune... tutti e ciascuno
hanno diritto e doveredi partecipare alla politi-
ca sia pure con diversità e complementarietà di
forme, livelli, compiti e responsabilità» (Christi-
fideles laici, n. 42);
- che «in una convivenza umana, ferita dal
peccato personale e mortificata da vere e
proprie strutture di peccato, il cristiano
deve alimentare la profezia evangelica di
una civiltà fraterna, traducendola in una
nuova sintesi di giustizia e amore, capace
di mettere in equilibrio, nella città degli
uomini, l’obbedienza alla legge e la gra-
tuità del dono. Come possiamo abitare il
mondo dell’economia e della politica...
riconoscendone le leggi costitutive, ma
nello stesso tempo professandoci, in
modo non retorico o indolore, il messag-
gio liberante del Vangelo? Questa sintesi
non riguarda soltanto l’ambito immediato
della testimonianza personale, ma deve
attraversare in modo benefico tutti gli
orizzonti più ampi della convivenza, per i
quali la mediazione della politica appare
come una forma alta e irrinunciabile di
servizio alla persona umana e di promo-
zione del bene comune. La società ha oggi
bisogno di una rinnovata dedizione cri-
stiana alla politica, che sappia porsi in
ascolto della dottrina sociale della Chiesa,
levando la sua voce – in modo realmente
libero e profetico – in difesa della parteci-
pazione e delle istituzioni democratiche,
e progettando nuove forme di incontro
fra etica ed economia, per sconfiggere la



PROPOSTA EDUCATIVA 1/06 21

grande tentazione dell’individualismo»
(Lettera ai fedeli laici del 27 marzo
2005, Commissione Episcopale per il lai-
cato della CEI).
Anche i fedeli laici impegnati in politica
devono essere partecipi della vita della
comunità cristiana, continuando il per-
manente processo di formazione umana e
cristiana alla luce del Vangelo, secondo gli
aggiornamenti del magistero, e lasciando-
si profondamente illuminare dalla dottri-
na sociale della Chiesa. Attraverso questa
effettiva e convinta partecipazione il laico
porta nella vita della Chiesa l’esperienza
che egli compie nel mondo, contribuendo
ad edificare una pastorale che corrispon-
da alle effettive esigenze della società con-
temporanea. Per altro verso il laico viene
costantemente animato dalla luce dei
valori evangelici e dagli insegnamenti
sociali della Chiesa. È così posto nella
condizione di rendersi fedele testimone,
secondo l’ispirazione cristiana, di quei
valori umani ed evangelici che sono
connessi con l’attività politica stessa,
come la libertà e la giustizia, la solidarie-
tà, la dedizione fedele e disinteressata al
bene di tutti, lo stile semplice di vita, l’a-
more preferenziale per i poveri e gli ulti-
mi. Questo fedele laico nell’esercizio del
potere politico dovrà esercitare «lo spiri-
to di servizio, che solo, unitamente alla
necessaria competenza ed efficienza, può
rendere “trasparente” e “pulita” l’attività
degli uomini politici, come del resto la
gente giustamente esige. Ciò sollecita la
lotta aperta e il deciso superamento di
alcune tentazioni, quali il ricorso alla sleal-
tà e alla menzogna, lo sperpero del pubbli-
co denaro per il tornaconto di alcuni pochi
o con intenti clientelari, l’uso di mezzi
equivoci o illeciti per conquistare, mante-
nere e aumentare ad ogni costo il potere»
(Christifideles laici, n. 42).
La partecipazione dei cristiani, adeguata-
mente formati, alla realizzazione di un
buon sistema democratico e di una buona

politica avrà certamente un effetto benefi-
co per l’elevazione culturale e morale
della classe dirigente politica. Questa è la
prima condizione perché si verifichi un
rinnovamento della politica nel nostro
come in altri Paesi del contesto europeo.
Elevazione culturale significa avere con-
sapevolezza che la politica non è una pro-
fessione ma una missione: non si tratta di
fare carriera come non si tratta di fare
affari. Il costo della politica, che grava
sulle finanze pubbliche, è necessario pro-
prio per evitare che l’esercizio della rap-
presentanza venga scambiato per l’eserci-
zio di una professione o di una carriera
che comporta scalate ed affari. L’eletto al
consiglio regionale, per esempio, non può
lasciare a metà il suo mandato perché
intende farsi eleggere alla Camera; occor-
re che completi il mandato ricevuto con
l’esercizio della rappresentanza nell’isti-
tuzione alla quale è stato dal popolo invia-
to. Ogni trasgressione è una violazione
del mandato popolare! Il carrierismo in
politica snatura la essenza e la nobiltà
della funzione e spesso è anche effetto di
sollecitazioni e clientelismi che adombra-
no affari e corruzione.
L’elevazione morale della politica non com-
porta soltanto la consapevolezza che l’auto-
rità si esercita per il bene comune e, dun-
que, nel servizio della lettura equilibrata
dei bisogni, nel discernimento delle solu-
zioni, nelle corrette operazioni, generali e
particolari, per realizzare le soluzioni
medesime a beneficio della intera comunità
dei consociati. Comporta pure uno stile
pubblico e privato di collaborazione leale
fra le istituzioni e di limpidezza e trasparen-
za dei rapporti personali e sociali.
Nel nostro tempo, che si connota di una
continua transizione per la sua estrema
complessità e per l’incertezza, la vocazio-
ne e la passione politica non sono suffi-
cienti; occorre una apertura ampia di
orizzonti, una capacità interpretativa
della realtà molto penetrante, una equili-



PROPOSTA EDUCATIVA 1/0622

brata valutazione degli interessi in gioco,
una capacità di risposta che risolvendo
equitativamente un problema s’inserisca
in un processo di complessivo sviluppo.
I partiti politici non assolvono più alla
funzione di formare la classe dirigente
politica; scelgono i nuovi dirigenti più per
cooptazione amicale e clientelare che per
effettiva capacità e doti nonché per i risul-
tati politici già conseguiti.
Dunque, guardando all’Italia, credo si
possa dire che occorrano partiti nuovi,
leggeri, aperti, trasparenti, che sappia-
no formare all’impegno politico una
nuova classe dirigente idonea a sostitui-
re non tutta ma una buona parte di quel-
la attuale. Non è tanto questione di età
(anche se gli ultrasettantenni sono più
inclini a guardare al passato che ad
intravedere il futuro) ma di levatura cul-
turale, di onestà intellettuale, di
coscienza morale che sono essenziali
per chi assume responsabilità di rappre-
sentanza elettiva.
L’altro versante sul quale bisogna lavora-
re è quello della cittadinanza. Cittadini
non indifferenti, ignari, e accidiosi. Citta-
dini attivi che partecipano alla vita politi-
ca non in forme populistiche o assemblea-

ri ma con responsabilità nei momenti
decisionali loro affidati (il voto, la denun-
cia, la protesta nelle forme consentite) e
con capacità di proposta attraverso parti-
ti, associazioni, movimenti, gruppi di
legittima pressione. Sempre nella libertà
di coscienza di ciascuno e nella trasparen-
za delle azioni, in modo da aiutare ogget-
tivamente la costruzione di itinerari poli-
tici che siano vere risposte ai bisogni delle
comunità e che pongano pietre miliari
nella graduale ma organica costruzione di
un serio ed equilibrato sviluppo dell’inte-
ra comunità.
La democrazia è una continua conquista.
Oggi la democrazia non è fuori da ogni
rischio. Solo una democrazia seriamente
partecipata dai cittadini può imporre un
impulso fortemente positivo verso una
politica eticamente fondata e qualitativa-
mente alta, all’altezza, cioè, della nobile
attività umana che la politica, anche oggi,
deve diventare. 
Solo questa politica può essere, in senso
cristiano, una “esigente forma di carità” e
può effettivamente avere come scopo la
giustizia che è «anche la misura intrinseca
di ogni politica» (Benedetto XVI in Deus
caritas est, n. 28).


