
Premessa
ome cercheremo di evidenziare, il
concetto di «dignità», che sta a
fondamento dei diritti umani,
assume valenze diverse a seconda

del contesto culturale in cui viene usato.
Queste differenze rappresentano la dis-
criminante sul valore che si attribuisce ai
diritti in questo momento storico in cui le
contaminazioni tra i popoli sono molto
forti. Nasce allora il bisogno di attingere a
quella saggezza di cui parla Confucio e
che consiste nell’«imparare a chiamare le
cose col loro giusto nome, passando
attraverso una rettificazione dei nomi», la
sola che può far progredire verso un’esi-
stenza illuminata. E questo è tanto più
importante se pensiamo che il passaggio
da una parola alla sua traduzione in un’al-
tra lingua implica sempre una variazione
di significato. È necessario, quindi, cerca-
re di cogliere alla radice il valore prezioso
delle parole usate nel campo dei diritti
umani, innanzitutto nella nostra lingua,
convinti che le loro «origini» possono
restituire all’uomo l’aggancio del suo pen-
siero con la realtà e superare il disorienta-
mento che il logoramento delle parole
stesse provoca nella nostra struttura più
profonda e che ostacola quel «conosci te

stesso» che è in definitiva l’autentico
scopo di ogni nostra ricerca.

Un po’ di storia
Nella nostra cultura occidentale la dignità
sembra derivare da una specie di «sguar-
do divino» sugli uomini, uno sguardo che
dà origine ad una legge, ugualmente
«divina», che nessuna legge umana può
permettersi di violare. È questo il motivo
per cui Antigone, nella omonima tragedia
di Sofocle, decide di seppellire il fratello
Polinice contro l’ordinanza del re Creon-
te che lo vietava. «Io non credevo – dice
Antigone al re – che i tuoi divieti fossero
tanto forti da permettere a un mortale di
sovvertire le leggi non scritte, infallibili,
fissate dagli dèi; quelle che non da oggi,
non da ieri, ma da sempre sono vive, e
nessuno sa da dove attinsero splendore.
Potevo io, per paura di un uomo, dell’ar-
roganza di un uomo, venir meno a queste
leggi davanti agli dèi?». Nessuno, dun-
que, può rivendicare il diritto di vietare la
sepoltura di un uomo, qualunque sia il
suo crimine, proprio perché gli è intrinse-
ca una dignità originaria che deve essergli
riconosciuta e rispettata e che consiste
nel valore unico, quindi non confrontabi-
le con quello di nessun altro, della sua

Antonio ZulatoSTUDIO

I diritti umani
TRA INDIVIDUO E SOCIETA’

C

11PROPOSTA EDUCATIVA 2/06



PROPOSTA EDUCATIVA 2/0612

specificità. In questo senso la dignità sta
tutta racchiusa nell’individuo stesso, non
dipende da nessun altro fattore.
Su queste premesse nasce il nostro concet-
to di diritti umani, che si maturerà nel
corso della storia fino ad essere definito
dall’Illuminismo e, in particolare, dalle
Rivoluzioni americana e francese; esso sta
alla base dell’ideologia liberale, secondo la
quale il compito dello Stato è quello di
garantire a ciascuno i diritti fondamentali,
che possiamo distinguere in civili e politici.
In conseguenza della Rivoluzione indu-
striale e della svolta che essa ha provocato
in campo non solo economico, ma anche
negli stili di vita individuali e sociali, in
concomitanza col maturare dell’ideologia
socialista, cominciano a prendere forma i
diritti economici, sociali e culturali.
Troviamo la prima formulazione compiu-
ta di tutti i diritti nella «Dichiarazione
universale dei Diritti dell’Uomo», adottata
e proclamata dall’Assemblea generale
delle Nazioni Unite il 10 dicembre 1948.
Il suo Preambolo dice che «il riconosci-

mento della dignità inerente a tutti i mem-
bri della famiglia umana e dei loro diritti,
uguali ed inalienabili, costituisce il fonda-
mento della libertà, della giustizia e della
pace nel mondo». Dobbiamo innanzitutto
chiarire che i termini «riconoscimento» e
«inalienabili» stanno rispettivamente ad
indicare:
� che questi diritti non sono attribuiti da
qualche autorità o istituzione esterna al
singolo individuo perché gli appartengo-
no strutturalmente;
� che nessuno può esserne privato senza
perdere qualcosa della sua essenza di
uomo.
In base a quanto riportato, possiamo ope-
rare un’importante deduzione, e cioè che
«libertà, giustizia e pace» sono gli obietti-
vi che l’umanità, nella sua tensione mora-
le e attraverso le sue istituzioni, dovrebbe
darsi per un vero «sviluppo», uno svilup-
po cioè capace di dare senso, sicurezza e
benessere agli individui e alla comunità,
accanto alla possibilità di far emergere le
potenzialità racchiuse in ogni uomo, le
sole capaci di dare un valore aggiunto alla
ricchezza in sé della vita.
Vale la pena approfondire, anche per
tenere fede alla nostra premessa, il rap-
porto che c’è tra libertà e giustizia; così
possiamo scoprire che se la libertà non è
limitata e corretta dalla giustizia può facil-
mente diventare arbitrio, prevaricazione,
dominio. «È indispensabile – dice Maria
Zambrano con un’immagine molto effica-
ce dal punto di vista didattico – che un
fiume abbia un letto, altrimenti non si
avrebbe un fiume ma un pantano. Poten-
do sfuggire, l’acqua avrebbe l’illusione
momentanea di avere ottenuto la libertà,
di avere conquistato l’integrità della sua
potenza. Ma la potenza si esaurisce in
assenza di argini; anche con il solo ostaco-
lo rappresentato dalla sua estensione illi-
mitata, la furia dell’acqua incanalata scen-
derebbe sopraffatta sulla pianura stermi-
nata».1 E l’«estensione illimitata» non fa



13

perdere la forza solo alla libertà, ma
anche ai diritti stessi; su questo campo e
sui possibili esiti si è iniziato un dibattito
tuttora aperto.
E c’è una relazione, più profonda di quel-
lo che possiamo immaginare, tra giustizia
e pace, perché c’è un aspetto della giusti-
zia che va controcorrente rispetto al
comune pensare, ma fondamentale nel
campo dei diritti umani (che spesso sono
disattesi proprio per la mancata interio-
rizzazione di questo senso della giusti-
zia): è la giustizia che ognuno deve a se
stesso e consiste nel riconoscere e accet-
tare i propri limiti, le proprie responsabi-
lità, i propri lati oscuri; accettare se stessi
è la condizione indispensabile per accet-
tare e considerare gli altri, e quindi rispet-
tarne la dignità e i diritti. Così questo, da
fondamentale atto di giustizia, diventa
profondo atto di pace; capirlo ed interio-
rizzarlo è uno straordinario e dirompente
fatto educativo.
Alla luce di queste considerazioni, possia-
mo concludere che la giustizia non è solo
la ricomposizione di un equilibrio che è
stato alterato, ma soprattutto il riconosci-
mento del limite che la libertà originaria-
mente e intrinsecamente possiede, e che
può promuovere quell’ordine concreto,
fecondo, benefico nei rapporti fra gli
uomini che è costituito dalla pace.

Codificazione
Ma la Dichiarazione rimaneva una bella
formulazione di intenti; non ne consegui-
va nessun obbligo da parte degli Stati.
Solo con i «Patti» del 1966, si arrivò ad
imporre agli Stati che li sottoscrivevano
l’obbligo di dare concreta attuazione ai
diritti in essi formulati.
In pieno clima di «guerra fredda», non è
stato però possibile racchiudere tutti i
diritti in un unico Patto. Nascono così il
«Patto internazionale sui Diritti Economi-
ci Sociali e Culturali» – il primo a entrare
in vigore – che, secondo l’ideologia socia-

lista, dà un ruolo preminente ai diritti in
esso contenuti rispetto ai diritti civili e
politici, e il «Patto internazionale sui
Diritti Civili e Politici», dove, secondo lo
spirito dell’ideologia liberale, la priorità è
invertita.
Ora si parla di diritti di «terza generazio-
ne» in relazione a pace, sviluppo e
ambiente. Si sta lavorando per inserirli
tra i diritti giuridicamente riconosciuti,
ma questo processo incontra molte diffi-
coltà perché «comporta la scelta di un ben
preciso modello di ordine mondiale, al
cui interno:
� il principio di autorità sopranazionale
prevalga su quello di sovranità nazionale
e di autorità multinazionale;
� le istanze di stato sociale, fuori e dentro
gli Stati, trovino concreta risposta
mediante istituzioni e programmi politici
adeguati;
� il modello di sviluppo sia per tutti quello
dello «sviluppo sostenibile».
I diritti cosiddetti di terza generazione
sono i diritti propri dell’era dell’interdi-
pendenza mondiale, ovvero i diritti della
solidarietà planetaria. La loro realizzazio-
ne non è possibile al di fuori di uno sche-
ma di interdipendenza e a prescindere dal
dovere di solidarietà e quindi di coopera-
zione multilaterale» (A. Papisca).
Un passo importante in questa direzione,
peraltro, è già stato fatto con la «Carta
africana dei Diritti dell’Uomo e dei Popo-
li» del 19812, la cui efficacia riguarda però
solo il continente africano.

Conferenza di Vienna
Nel 1993 si è tenuta a Vienna la «Seconda
Conferenza mondiale delle Nazioni Unite
sui Diritti Umani», nella cui «Dichiarazio-
ne finale e Programma d’azione» vengono
espressi con forza i seguenti concetti fon-
damentali:
� tutti i diritti umani derivano dalla digni-
tà e dall’innato valore della persona
umana;

PROPOSTA EDUCATIVA 2/06



PROPOSTA EDUCATIVA 2/0614

� la promozione e la protezione dei diritti
umani è un problema prioritario per la
comunità internazionale;
� la democrazia, lo sviluppo e il rispetto
dei diritti umani e delle libertà fondamen-
tali sono interdipendenti e mutualmente
si rinforzano; voci autorevoli affermano
che «la democrazia non è soltanto il meto-
do naturale di realizzazione dei diritti
umani, la loro strumentazione operativa:
è essa stessa riconosciuta come diritto
umano, cioè come valore in sé, dalle
norme giuridiche internazionali» (A.
Papisca);
� il diritto allo sviluppo è un diritto uni-
versale e inalienabile e parte integrante
dei fondamentali diritti umani.

Ma in essa si vuole
soprattutto superare
la divisione sancita
dai Patti internazio-
nali suddetti affer-
mando che «tutti i
diritti umani sono
universali (riguarda-
no tutti gli uomini,
comprese le genera-
zioni future), indivi-
sibili (non si posso-
no soddisfare sepa-
ratamente), interdi-
pendenti (tutti insie-

me costituiscono un sistema che supera la
loro semplice somma) e interconnessi
(ogni progresso o regresso in uno o più di
essi si ripercuote in tutti gli altri)».3 È così
superata la scala di valori con cui veniva-
no classificati a seconda che fossero guar-
dati da Est o da Ovest, e restituiti agli
uomini a prescindere dalle ideologie dei
loro governi.

Sono universali i diritti dell’uomo?
All’inizio abbiamo lasciato in sospeso il
problema della dignità, sviluppando solo
la declinazione occidentale/individuale
del termine. Tuttavia, di fronte a questa

prospettiva si pone il punto di vista, diffu-
so soprattutto in Oriente e in Africa,
secondo cui la dignità deriva dal contesto
di appartenenza. L’individuo, cioè, fa un
tutt’uno col luogo e col gruppo in cui vive
e da essi, dal ruolo che in essi gioca, ricava
il suo valore. In quest’ottica è assurdo
anche solo pensare di avere dei diritti: la
vita è vissuta con un atteggiamento di
costante gratitudine e di responsabilità
sociale.
Da ciò, seguendo in particolare il pensiero
di R. Panikkar, si può argomentare che:
� i diritti dell’uomo non sono soltanto
diritti individuali perché l’individuo in
quanto tale è solo un nodo che fa intrinse-
camente parte della rete di relazioni che
costituiscono il tessuto della realtà; se
prescinde da queste relazioni l’uomo
perde la sua essenza umana;
� i diritti dell’uomo non sono diritti del-
l’uomo soltanto: tutta la realtà è coinvolta
nell’interazione che riguarda i diritti
umani, e l’uomo esprime tanto più se stes-
so quanto più sa rispettare gli altri esseri;
� i diritti dell’uomo non sono soltanto
diritti, sono anche doveri, e innanzitutto
il dovere di conservare il mondo; l’ottica
con cui si deve guardare il mondo è quella
dell’appartenenza piuttosto che quella
del possesso.
Per questi motivi Panikkar afferma che i
diritti umani sono una nozione squisita-
mente occidentale, e quindi non univer-
sale; ma vede anche nel dialogo la possi-
bilità di trovare uno spazio intermedio
per rendere possibile una critica recipro-
ca rivolta alla mutua fecondazione e al
mutuo arricchimento. È necessario infat-
ti, ritornando alla metafora dei nodi, da
una parte, non porre troppo l’accento
sulla rete per non soffocare i nodi, e dal-
l’altra non porre troppo l’accento sui
nodi, per non abbandonarli alle loro
solitudini e al rischio di soccombere
nella competizione con altri nodi più
forti.

I DIRITTI

DELL’UOMO

NON SONO

SOLTANTO

DIRITTI, SONO

ANCHE

DOVERI



PROPOSTA EDUCATIVA 2/06 15

Dopo l’11 settembre
Molti pensano che anche uno Stato demo-
cratico, che in genere si basa sul rispetto
della legge e dei diritti umani, sia giustifi-
cato se deroga o limita i diritti fondamen-
tali di fronte al pericolo subdolo del terro-
rismo. È indiscutibile invece che i diritti
umani siano da rispettare anche nei con-
fronti di chi li viola, proprio perché lo
Stato non può scendere al livello dei ter-
roristi. È anche vero, tuttavia, che i Trat-
tati internazionali consentono delle dero-
ghe in caso di emergenza, ma pongono
dei limiti ben precisi che impediscono di
toccare un nucleo fondamentale di diritti,
come il diritto alla vita e il diritto a non
essere sottoposti a trattamenti disumani o
degradanti, o a tortura. Inoltre, perché
ciò sia possibile si deve verificarsi la con-
dizione per cui una «guerra o altro peri-
colo pubblico che minaccia la vita della
nazione» sia incombente; e in ogni caso si
ribadisce che le misure adottate devono
essere proporzionate alla situazione cui si
deve far fronte. Ad eccezione di questi

pochi casi, gli Stati devono garantire il
rispetto dei diritti umani, ma si sottolinea
che purtroppo si fa strada una tendenza
da parte degli Stati stessi a ritagliarsi degli
spazi di arbitrio nella normativa interna-
zionale da usare in caso di minaccia terro-
ristica.

Conclusione
Abbiamo visto come la prospettiva aper-
taci da R. Panikkar ci costringa a ricerca-
re quella dimensione che nella nostra cul-
tura ci permetta di recuperare il rapporto
dialettico tra l’individuo e il suo contesto,
attraverso il quale, tra l’altro, è possibile
dare un contributo consistente al raffor-
zamento della nostra identità, sia indivi-
duale che sociale.
Che cosa rappresenta in questa equilibra-
ta dinamica la nozione di «diritto»? Credo
si possa rispondere che essa rappresenta
lo sbilanciamento a favore dell’individuo,
con conseguente delegittimazione della
dimensione sociale. Questa situazione
favorisce la tendenza di ogni soggetto ad
ampliare sempre più i propri diritti e a
limitare di conseguenza i diritti degli altri.
Questo inconveniente può essere superato
riportando l’equilibrio nel rapporto sud-
detto attraverso la nozione di «dovere»,
intendendo con questo termine il modo di
porsi del soggetto in un contesto «univer-
sale» col quale stabilisce dei legami.
Volendo tracciare un confronto, possiamo
sostenere che i diritti, di per sé, non impli-
cano nessuna responsabilità nel soggetto
che li detiene e non inducono lo stesso a
nessuna relazione: sono una pura «atte-
sa»; il dovere, invece, chiama in causa
direttamente il soggetto, lo mette di fronte
alle sue responsabilità, richiede la sua
volontà e lo costringe ad occuparsi
dell’«altro»; in definitiva coinvolge e dina-
micizza il soggetto stesso. Inoltre i doveri
non trovano limiti alla loro estensione. Per
questo assume particolare importanza
nell’ambito dei diritti umani l’articolo 29



PROPOSTA EDUCATIVA 2/0616

della «Dichiarazione universale dei Diritti
dell’Uomo», là dove dice che: «Ogni indivi-
duo ha dei doveri verso la comunità nella
quale soltanto è possibile il libero e pieno
sviluppo della sua personalità».
L’importanza del «dovere» è dunque cru-
ciale nella costruzione della personalità, e
quindi dell’identità, perché esso implica
una attivazione di tutte le forze fisiche e
morali della persona finalizzate ad un
atteggiamento o comportamento concre-
to, in opposizione al «diritto», che defini-
sce invece l’essenza e la dignità dell’indi-
viduo. È opportuno evidenziare quindi la
polarità dei due termini: senza diritti non
ci sarebbero doveri e senza doveri i diritti
non avrebbero alcuna consistenza. I dirit-
ti sono un momento essenziale per la
presa di coscienza del valore dell’essere
umano, ma devono essere superati ed
interiorizzati come doveri al fine che que-
sta consapevolezza si traduca in compor-
tamenti pratici e soprattutto perché l’uo-
mo, tramite un concetto di dovere che si
rivolga ad ogni aspetto della realtà, possa
instaurare con essa una complessa rete di
legami. E questo è un grande contributo
alla formazione della persona.
L’indissociabilità e l’eguale valore dei
diritti e dei doveri assumono dunque
un’importanza fondamentale, anche se
generalmente non è riconosciuta ai doveri
una posizione altrettanto importante di
quella attribuita ai diritti dell’uomo. E
soprattutto non si dà il giusto valore al

fatto che prima dei doveri imposti per
legge, ci sono i doveri morali che li moti-
vano e ne costituiscono il fondamento. La
radice del dovere sta infatti in un’attività
interna al soggetto stesso e per questo
assume una grande importanza nella
costruzione della sua identità: esso impli-
ca un continuo rapportarsi a se stesso e
alle relazioni con l’altro, e ciò costituisce
l’essenza stessa di una identità dinamica e
feconda.
Quindi, quando si dice che l’individuo ha
anche dei doveri verso l’umanità e che
questa conclusione riposa essenzialmente
sul diritto naturale che ordina all’indivi-
duo non solamente di lottare per proteg-
gersi e realizzarsi, ma anche di aiutare il
suo prossimo a fare ugualmente, perché è
solo così che ciascuno può realmente pro-
teggersi e realizzarsi, non si dice affatto
una cosa ovvia: la realtà infatti sembra
essere ben diversa. Bisogna piuttosto ren-
dere più chiaro e tangibile che alla lunga
scadenza il benessere dell’altro è la pre-
messa del mio benessere e che il disagio
dell’altro porterà al mio disagio; la capaci-
tà dell’uomo di guardare agli effetti lonta-
ni e «sottili» delle sue azioni non è così
evidente per cui bisogna migliorarla attra-
verso un sapere adeguato, quello che
costituisce il patrimonio profondo di ogni
cultura, e che ogni popolo può svelare a
se stesso nel dialogo e nel confronto con
gli altri. E questo rappresenta la sfida del-
l’educazione.

1M. Zambrano, Verso un sapere dell’anima, Milano 1966, p. 12.
2Cf. gli artt. 22, 23, 24.
3Seconda conferenza mondiale delle nazioni unite sui diritti
umani, Dichiarazione finale e Programma d’azione, I, 5.

note


