
1312

Mirella Arcamone

Vent’anni di impegno educativo.
LE RAGIONI DEL MIEAC

iflettere sul Mieac, a vent’anni 
dal suo Congresso fondativo, non 
è fare opera di “archeologia ec-

clesiale”, né tantomeno di nostalgico re-
vival. Significa fare un atto di memoria 
interrogante, di Geschichte, di storia viva 
che interpella, impegna, motiva ad agire 
nuovamente e con rinnovata forza e coe-
renza. È tentativo di inserirsi in un flusso, 
nel quale si vuol essere critici interpreti, 
sollevare il capo, proprio per poter esse-
re propositivi pensatori e anticipatori di 
futuro. Si tratta, allora, di cercare di in-
terpretare le ragioni della sua nascita, le 
linee di impegno di questi anni, la coeren-
za tra quelle prime intuizioni e il cammi-
no successivo, i riorientamenti di linea, la 
eventuale capacità di leggere eventi e si-
tuazioni; chiedersi se si è saputo – consci 
della limitata forza di un piccolo gruppo 
– interpretare e rilanciare sul fronte del-
la denuncia e della proposta, quanto av-
veniva – nell’intreccio di locale e globale 
– negli ultimi, faticosi, drammatici, venti 
anni di questo Paese. Non lo farò seguen-
do la linea cronologica, bensì cercando di 
individuare alcune parole-chiave che a 
mio avviso possono fungere da indicatrici, 
da linee interpretative e, al tempo stesso, 

spingere verso nuovi orizzonti – che a me 
pare di intravedere.
Credo sia innanzitutto necessario, in 
qualche modo, «annodare un filo con il 
passato». Vorrei farlo, per cominciare in 
modo evocativo, attraverso qualche pen-
siero da me espresso in una recente Lette-
ra agli ex responsabili ACI. È un po’ come 
raccontare quegli inizi del Mieac, attra-
verso la memoria personale: «[…] Ero 
Presidente diocesana ACI a fine mandato 
e mi arrivavano le comunicazioni (carta-
cee!) della Presidenza Nazionale che rac-
contavano del cammino che portava alla 
chiusura dell’esperienza storica, bella, del 
Movimento Maestri e alla nascita del Mo-
vimento di Impegno Educativo.
Un racconto che era una lucida lettura 
dei segni dei tempi. L’AC intuiva un biso-
gno del Paese. Gli adulti erano spaesati, 
l’incertezza, la precarietà, la difficoltà ad 
assumersi la responsabilità di trasmettere 
un qualche patrimonio culturale e mora-
le, delle esperienze, dei valori credibili. 
Si trattava di rimettere al centro la di-
mensione educativa intrinseca all’essere 
adulto, di accompagnarsi come educatori 
in una fatica che appariva già allora im-
proba. Di provare a far cadere gli steccati 

R

della proposta di Gesù, prevale il calcolo 
politico o filosofico, o addirittura l’appar-
tenenza ad una civiltà.
Quanti appartenenti alla chiesa, o quante 
intere comunità, sol perché esercitano la 
profezia, vengono isolati e costretti a vi-
vere ai margini? Non calcoliamo tanto le 
loro proposte, quanto il tasso di criticità 
che esse hanno verso le istituzioni umane 
e piramidali della chiesa.
Potrei fare un lunghissimo elenco di tri-
sti persecuzioni che hanno impoverito 
la chiesa italiana, ma ne cito una tra le 
tante. Parlo delle Esperienze pastorali del 
Parroco di Barbiana. Il libro fu ritirato 
dal commercio, ma gli interrogativi che  
proponeva restarono chiusi a sette chiavi 
in un cassetto. Le gerarchie italiane non 
furono allora, e non sono oggi, in grado di 
aprire quel cassetto e il dibattito che do-
veva seguirne, ma quegli interrogativi re-
stano più vivi che mai. E poi continuiamo 
a vivere il dramma di un Concilio aperto 
in campo pastorale e sepolto nelle pastoie 
del dottrinarismo.

c. Dell’uguaglianza
Per Gesù la proposta dell’uguaglianza 
non si esauriva in un’analisi teorica per 
negarne o giustificarne il valore. Per lui 
l’uguaglianza era essenzialmente una 
prassi che, ieri come oggi, mette in discus-
sione tutte le strutture istituzionali della 
politica, dell’economia, delle religioni for-
temente gerarchizzate.
Di tali strutture lui fu vittima. La sua in-
dicazione fu quella di scendere nella scala 
sociale «perché chiunque si esalta sarà 
umiliato e chi si umilia sarà esaltato» (Lc 
14,11).

Anche la giustizia distributiva per Gesù, 
assume il valore di segno della pari dignità 
dell’uomo (Mc 10,21).
L’accumulo e la condanna della ricchezza 
con tutti i privilegi che essa comporta, e 
la visione delle immense valli di miseria 
che essa causa sono la smentita più ecla-
tante del “segno” della pari dignità dei figli 
di Dio.
Noi, silenti e spesso conniventi, viviamo 
in una nazione dove il 47% della ricchez-
za prodotta appartiene al 10% della popo-
lazione e il restante 53% deve essere divi-
so tra il 90%.
Delle stesse strutture di ingiustizia non è 
esente la nostra chiesa.
Non parlo solo della ricchezza materiale, 
ma anche di quella ideologica che ci dà la 
presunzione di possedere la verità in ogni 
campo. Ci comportiamo come se non fos-
simo soggetti alla condizione di essere pel-
legrini e quindi tesi alla conoscenza, ma 
diamo l’impressione di sapere già tutto in 
anticipo. Una tale presunzione ci separa 
dall’uomo, con ci fa comprendere il suo 
sudore.

d. “Gente della via”
Noi non siamo che gli eredi della «gente 
della via», così venivano definiti i primi se-
guaci di Gesù. Come viandanti siamo alla 
ricerca di un mondo migliore che chia-
miamo «Regno di Dio».
Non siamo gente stanziale.
Forse da un mondo migliore ci separano 
secoli e millenni, ma che importa?
L’importante è sapere per qual cosa ci 
battiamo e, «caduti a terra» sotto il peso 
della croce, «continueremo  a combattere 
in ginocchio».

Bevilacqua P. (2008), Miseria dello sviluppo, Ed. Laterza, Bari-Roma.
Nietzsche F. (19684), Così parlò Zarathustra. Un libro per tutti e per nessuno, Adelphi, Milano.

Bibliografia

PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11

R&M/2



1514

trato”. Insomma, radicalizzando ancor 
di più, “tutte le volte che la vostra comu-
nità ha dissetato, nutrito, vestito, sanato 
per affermare solo se stessa, per ‘urlare’ 
la sua bontà, io lì probabilmente non c’e-
ro”. Questo brano del Vangelo non chie-
de, dunque, di diffidare di qualsiasi opera, 
né di rinunciare a qualsiasi regola, ma di 
collocare, instradare e valutare la vita e 
le scelte della comunità dentro l’ottica del 
Regno di Dio. […] A ben pensarci, già a 
livello umano, educare ha in sé un simi-
le risvolto “escatologico”. In particolare, 
quando esso viene inteso come esercizio 
d’amore e di speranza. Amore nel senso 
di volere il bene dell’altro, cioè far di tutto 
perché sia autenticamente se stesso (e in 
questo sforzo, nel legame reciproco, an-
che l’educatore conquista la sua libertà). 
Speranza nel senso di guardare con otti-
mismo al futuro o, di più, come apertura 
e capacità profetica di vedere oltre l’oriz-
zonte della storia presente».
Mi sembra una riflessione forte, disvelan-
te, rispetto a tante modalità grette – per-
sino ipocrite – delle nostre comunità, del 
nostro essere educatori a volte manipola-
tori, iperprotettivi, nel nostro desiderio di 
“fare il bene”, di “fare i buoni”, più per 
noi che perché “l’altro sia”, incontri il 
Padre, trovi il bandolo della sua esisten-
za. Una riflessione piena ancora oggi di 
una spinta feconda, ricca di futuro per la 
progettazione del nostro Movimento, per 
l’immagine di comunità che vogliamo ser-
vire, per la città dell’uomo per la quale ci 
vogliamo spendere.
È solo nell’umano, nella realtà e nell’e-
sperienza umana che possiamo incontra-
re Dio, nella misura in cui questa realtà 
e questa esperienza superano l’inumano 
che c’è in noi, combattendo la disuma-
nizzazione che danneggia la convivenza 
sociale e indebolisce o deteriora il tessuto 
sociale. Il Dio di Gesù Cristo è un Dio che 
si incontra in ogni essere umano. Già nelle 

prime comunità esisteva la convinzione 
che i comportamenti degli uni verso gli 
altri sono in definitiva i comportamenti 
che abbiamo con Gesù e, in ultima istan-
za, con Dio stesso. Ciò che si fa a qualun-
que essere umano, anche al più piccolo, 
al più insignificante e al più indegno, è a 
Dio stesso che 
la facciamo. È 
un amore tan-
to disinteres-
sato, così poco 
ideologico e 
ideologizzato, 
né manipola-
torio, né invi-
schiante, tanto 
da non accor-
gersi di aver 
amato, in quel 
modo, Gesù.
In questa pro-
spettiva, para-
dossalmente, 
il punto fonda-
mentale della 
religione cri-
stiana non è la 
fede, ma l’eti-
ca. Etica non 
delle opere, 
ma del cuore 
trasformato, 
delle relazio-
ni rinnovate 
dall’autenticità 
e dalla gratu-
ità: si tratta 
di potenti, preziosi, traslucenti segni del 
“già” del Regno. E non perché l’etica si 
opponga alla fede, ma perché ne è la re-
alizzazione fondamentale e determinan-
te. Nell’ottica escatologica del Regno che 
viene, quello che resta è quanto ciascuno 
di noi ha fatto per dare, contagiare benes-
sere, dignità, libertà, felicità a qualunque 

che chiudevano le agenzie educative nel-
la propria infeconda solitudine, nella loro 
ridicola presunzione di completezza e 
definitività, che le contrapponevano nel-
la caccia al capro espiatorio, colpevole di 
ogni insuccesso, disagio, fatica giovanile. 
Di rimettere al centro la questione educa-
tiva nella comunità ecclesiale e in quella 
civile. L’AC lo sentiva come un compito 
prioritario, una spinta missionaria impel-
lente: il progetto di contagiare fuori di sé la 
passione gratuita, disinteressata, competen-
te per l’educazione, la cura per i ragazzi, 
i giovani, gli adulti stessi; nell’ottica di 
un’educazione integrale e permanente. 
Un progetto esaltante e impegnativo… 
gettare un seme fuori di sé…
Il Mieac nasceva così, come un laborato-
rio di competenza e compagnia tra adul-
ti con diverse appartenenze, uniti dalla 
passione per le giovani generazioni, dalla 
speranza lucida e razionale volta ad un 
futuro possibile…
E mi ci appassionai… mi sembrava il pro-
sieguo logico della mia storia associativa, 
dall’impegno in ACR alla responsabilità 
unitaria di Presidente… il filo rosso della 
cura educativa portava al nuovo Movi-
mento nascente».

Il nuovo volto del Mieac: 
l’etica come paradosso cristiano

Eccoci, dunque, ad alcune linee d’indiriz-
zo, alle scelte, ai momenti fondanti e ri-
fondanti di questi anni. 
«La cura del bene delle persone nella 
prospettiva di un umanesimo integrale e 
trascendente» è compito affidato da Gesù 
alla chiesa (CEI, Educare alla vita buo-
na del Vangelo, n. 5). Ai credenti sta una 
missione di umanizzazione, libera, piena, 
gratuita, finalizzata alla “vita buona”, 
bella e felice che il Vangelo annuncia e 
rende possibile. È ad essa che l’annuncio 
cristiano mira, paradossalmente, come fi-

nalità ultima, non alla conversione: «Be-
ati […] perché di essi è il regno dei cieli». 
Gesù muore e risorge perché ogni uomo 
possa essere «beato», abbia la vita e l’ab-
bia in abbondanza, la gioia piena. Questo 
è il cuore dell’annuncio cristiano, la fonte 
della missione e, insieme, il suo fine. In-
contrare Gesù cambia la vita e ti rende 
con-costruttore di una storia nuova.
Rileggere nelle pagine del Vademecum per 
la vita del Movimento, la rifondazione 
esegetica e teologica delle nostre ragioni 
e del nostro stile (L’ispirazione) nel testo 
escatologico di Matteo 25 fa riflettere e, 
insieme, è persino emozionante. 
«L’aiuto prestato o rifiutato al povero è 
aiuto prestato o rifiutato a Gesù stesso. 
[…] I buoni come i cattivi non sanno di 
aver fatto quello che attribuisce loro il Si-
gnore. In loro vi è stata responsabilità – 
cioè capacità di rispondere, di assumersi 
un impegno – senza però la consapevo-
lezza di aver servito il Cristo. A pensarci 
bene, rispetto a un certo modo di vedere 
la coerenza cristiana, si tratta di una con-
statazione che disorienta. Difatti, se l’in-
consapevolezza dei cattivi non desta stu-
pore, quella dei buoni ci sconcerta, perché 
a ben rifletterci viene premiato un model-
lo di bontà che poco si addice all’etica di 
fede a cui siamo stati educati. Qui non vi 
sono coloro che assistono i bisognosi con 
la convinzione di servire il Signore, ma 
persone che sono state buone “a prescin-
dere”, in modo assolutamente gratuito e 
al di là di qualsiasi osservanza religiosa o 
moralistica. Tant’è che si potrebbero pa-
rafrasare le risposte dei buoni in questo 
modo: “Quando, Signore…? Quando è 
accaduto che ti abbiamo fatto del bene? 
Diccelo… perché non ce ne siamo accor-
ti!”. “Tutte le volte che il vostro cuore si 
è liberato da vincoli, menzogne, schia-
vitù, paure, equilibrismi, e ha guardato 
realmente l’altro senza altro, allora mi 
avete sfamato, dissetato, vestito… incon-

È solo 

nell’umano, 

nella realtà e 

nell’esperienza 

umana che 

possiamo 

incontrare Dio, 

nella misura 

in cui questa 

realtà e questa 

esperienza 

superano 

l’inumano che 

c’è in noi

PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11



1716

aggiornamento per insegnanti; e poi con 
la realizzazione di decine di microprogetti 
sulla cittadinanza, la legalità, l’intercultu-
ra, nei gruppi, fino alla pubblicazione di 
Educapolis, utilizzato in questi anni nelle 
scuole, nelle parrocchie, nel volontariato: 
abbiamo “imparato facendo” che la cen-
tralità dell’educazione non poteva essere 
un’enunciazione astratta, ma chiedeva 
un impegno trasformante prospettive, 
stili, forme, metodi; dal basso, che coin-
volgesse gli adulti (tutti gli adulti) dentro e 
fuori la comunità ecclesiale, che interpel-
lasse le comunità e le città; attinente quindi 
alle dimensioni della relazione, dell’affet-
tività e della comunicazione e del dialogo 
intergenerazionale, dei tessuti di comuni-
tà, dell’etica, della democrazia e della po-
litica, dalla quale solo illusoriamente (e in 
un triste tentativo difensivo) l’educazione 
può essere separata. 

… fino ad oggi…

Con questo stile, ragionando sul futuro 
impegno del Mieac, guardiamo, seppure 
per frammenti e con grande parzialità, a 
questo nostro tempo, per cercarvi i segni, 
per interrogarci sull’impegno a cui siamo 
chiamati. Innanzitutto al nostro Paese. 
L’Italia non è un Paese povero, come con-
viene far credere, per sedare gli sforzi di 
cambiamento, le spinte che pure vengono 
dai giovani e dai meno protetti per vedere 
riconosciuti i propri diritti – a comincia-
re dal diritto al futuro. L’Italia è un Paese 
sempre più diseguale, profondamente ini-
quo. La ricchezza è nelle mani di meno di 
trecentomila “Paperoni”, mentre ci sono 
(dati 2010) otto milioni di poveri relativi e 
tre milioni di poveri assoluti. Questi ultimi 
al Nord sono solo il 4,9% della popolazio-
ne, al Sud ben il 23%; mentre ancora al 
Nord, i sicuramente “non poveri” sono 
l’80%, al Sud solo il 61%! Un Paese ingiu-
sto, con un enorme divario tra la condi-

zione di pochi gaudenti straricchi e molti 
indigenti o quasi tali (e, cosa nuova, tra 
questi molti lavoratori). Una non-comu-
nità dove i poveri pagano le tasse per il 
Welfare di tutti, e gran parte dei ricchi le 
evadono, le eludono, o si fanno leggi ad
hoc per non contribuire alla vita della co-
munità. Dove la differenza pesa come 
un macigno: 
uomini e don-
ne, italiani 
e stranieri, 
ipergarantit i 
e deboli. Con 
una politica 
che non solo 
non è in grado, 
ma neanche 
intende seria-
mente agire 
a modificare 
la situazione. 
La vuole tale, 
rinforzando i 
propri privilegi 
e quelli dei ceti 
(e lobby) più 
potenti, che 
sfacciatamen-
te protegge, 
mentre som-
ministra ai cit-
tadini panem et 
circenses attra-
verso migliaia 
di ore Tv de-
menziali: non 
si può varare 
una tassa sui 
patrimoni o sulle transazioni finanzia-
re, non si perseguono con leggi adeguate 
l’evasione e l’elusione fiscale, perché col-
piscono i “ricchi e potenti”, gli intangibi-
li, anzi si depenalizza, condona, facilita 
rientri di denaro evaso o sporco. E ogni 
manovra finanziaria non fa che colpire 

essere umano, quello che importa davanti 
al volto dell’Invisibile non è la fede, la re-
ligiosità con i suoi riti, ma solo l’etica mo-
tivata dalla misericordia (l’amore di 1Cor
13 o di 1Gv). L’amore integro e coerente 
(o che si sforza di essere tale…). La ca-
pacità di rinunciare ad ogni forma di do-
minio o sottomissione dell’altro. Al con-
trario, la capacità di stare con gli ultimi, 
le vittime di questa storia. Anzi di farsi 
ultimi, di farsi poveri. Il progetto cristiano 
non può essere un progetto di diviniz-
zazione, ma solo di umanizza-
zione. Umanità è anche 
debolezza, limite, 
fragilità: tutti 
siamo carne, 
tutti abbiamo 
bisogno degli 
altri. La tenta-
zione satanica è 
proprio quella di 
sentirsi come Dio 
(e quale attualità in 
questi umanissimi, 
devastanti, deliri di on-
nipotenza degli uomini 
di potere), di essere più 
degli altri e al di sopra 
degli altri. È la violenza in 
tutte le sue forme, il contra-
rio dell’umanizzazione.
Vorrei ricordare le parole 
con cui lo dice Bonhoeffer nel 
campo di sterminio Die Roes-
semburg, nel 1945: «La nostra 
relazione con Dio non è una relazione 
religiosa con l’essere più alto […] ma è 
una nuova vita nell’“essere per gli altri”, 
nella partecipazione all’essere di Gesù. I 
compiti infiniti e inaccessibili non sono il 
trascendente, ma il prossimo che è sem-
pre alla nostra portata».
Gesù costituisce la realizzazione degli 
aneliti di umanità e di ultimità che tutti 
portiamo iscritti nella profondità del no-

stro essere. Dio lo incontriamo nella liber-
tà umana, nell’amore umano, nel rispetto 
per gli altri, nella vicinanza a tutto ciò che 
c’è di autenticamente umano nella vita.

Negli anni…

Questa prospettiva, lo stile dell’Incarna-
zione, a cui ci spingeva già il Concilio, ci 
ha portato negli anni a scegliere sempre 

più la via di un’interazione vitale 
con le realtà concrete dei no-
stri territori, abbiamo assun-
to lo stile della progettualità, 
ci siamo attrezzati, a livel-
lo personale e di gruppo, 
per imparare a leggere e 
interpretare i segni dei 
tempi, abbiamo prova-
to ad acquisire e rea-
lizzare strumenti di 
lettura e intervento 
nelle comunità, con 
gli adulti e i sogget-
ti disposti a pen-
sare-progettare 
percorsi labora-
toriali di uma-
n i z z a z i o n e 
di sé e delle 
c o m u n i t à . 

Abbiamo fatto no-
stro (in una forma certo 

semplificata) il metodo del ve-
dere-giudicare-agire (cf. Il Nuovo Volto 

del Mieac), come una strategia possibile 
(e perfettibile) di azione incarnata, inter-
pretante, trasformante di noi e del terri-
torio. Con l’aiuto di Proposta Educativa e 
del sito Internet www.impegnoeducativo.
it (che negli anni è diventato un affida-
bile punto di riferimento ben oltre i con-
fini del Movimento); con i tanti punti di 
Osservatorio educativo, con le Scuole di 
Comunicazione educativa in tante parti 
d’Italia, con qualificati e nutriti corsi di 

ultimi, di farsi poveri. Il progetto cristiano 
non può essere un progetto di diviniz-
zazione, ma solo di umanizza-
zione. Umanità è anche 
debolezza, limite, 

bisogno degli 
altri. La tenta-
zione satanica è 
proprio quella di 
sentirsi come Dio 
(e quale attualità in 
questi umanissimi, 
devastanti, deliri di on-
nipotenza degli uomini 
di potere), di essere più 
degli altri e al di sopra 
degli altri. È la violenza in 
tutte le sue forme, il contra-
rio dell’umanizzazione.
Vorrei ricordare le parole 
con cui lo dice Bonhoeffer nel 
campo di sterminio Die Roes-

, nel 1945: «La nostra 

più la via di un’interazione vitale 
con le realtà concrete dei no
stri territori, abbiamo assun
to lo stile della progettualità, 
ci siamo attrezzati, a livel
lo personale e di gruppo, 
per imparare a leggere e 
interpretare i segni dei 
tempi, abbiamo prova
to ad acquisire e rea
lizzare strumenti di 
lettura e intervento 
nelle comunità, con 
gli adulti e i sogget
ti disposti a pen
sare-progettare 
percorsi labora
toriali di uma
n i z z a z i o n e 

Abbiamo fatto no
stro (in una forma certo 

semplificata) il metodo del ve
dere-giudicare-agire (cf. Il Nuovo Volto 

del Mieac), come una strategia possibile 

PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11



18 19

genitori e insegnanti; dà chiavi interpreta-
tive banalizzanti, veloci, rassicuranti; for-
ma gli schemi con cui interpreteremo la 
realtà, che orienteranno le scelte, i com-
portamenti, che diranno a noi stessi chi 
siamo e persino chi desideriamo essere. 
Un bombardamento mediatico (fatto di 
un mescolamento pericoloso e indistinto 
di reale e virtuale) che identifica la felici-
tà con l’apparire, la ricchezza ostentata, 
l’essere vincenti ad ogni costo, l’essere 
potenti, sessualmente iperattivi, persino 
immortali; e comunque assolutamente 
indifferenti all’altro e alla comunità – sen-
za contare che questa vita virtuale sfa-
villante, scontrandosi con la realtà sopra 
descritta, crea un paradosso che ammala, 
un’ambiguità, una doppia verità che porta 
alla follia.
Un nefasto, ma accogliente, utero media-
tico, nel quale siamo illusoriamente coc-
colati e protetti, che ci nutre e ci seda al 
tempo stesso, che ci fa confondere reale 
e virtuale, che ci fa accettare ogni decisio-
ne presa sulla nostra vita, che narcotiz-
za la coscienza e il senso critico. Che ci 
illude di onnipotenza su quanto è corpo 
posseduto/mostrato, o sulla possibilità im-
probabile di soddisfare ogni bisogno o de-
siderio (per altro sapientemente indotti) e 
ci lascia nell’impotenza più assoluta sulla 
governabilità del reale presente/futuro.

… interpellati ancora…

Dobbiamo provare a leggere questi elemen-
ti della realtà. Chiederci se lo smarrimen-
to di senso, di presente, di orizzonte – a 
livello personale e sociale – non sia oppor-
tunità perché inizi la ricerca di maggiore 
autenticità, perché di fronte alla «corrente 
fredda» che scuote gli spazi classici dell’e-
ducazione (CEI, Educare…, n. 5) nasca 
il coraggio di una vera conversione dei 
cuori e delle menti, di una rivoluzione de-
gli stili e dei comportamenti, a partire da 

un umile rimettersi gioco della comunità 
cristiana. Se si possa insieme trovare nel 
“noi” – un “noi” nuovo, tessuto dal basso, 
costruito allacciando fili – una risposta al 
bisogno di felicità personale che si esalti 
nell’incontro con quello dell’altro, che 
si fecondino reciprocamente, piuttosto 
che competere. Se il desiderio di felicità 
individuale, se il bisogno di amore, rico-
noscimento, accoglienza, accettazione, si-
gnificato… possa incrociare una risposta 
aperta della comunità, possa farsi forza 
di trasformazione, di miglioramento della 
vita dei molti, possa essere fermento dal 
basso per cucire il tessuto, possa sollevar-
si dall’individuale, amplificando e metten-
do a sistema le più nobili, le più condivise 
aspirazioni, sogni, ideali. Se non rappre-
senti un’opportunità, un segno dei tem-
pi, non tanto un vuoto da riempire, né il 
canto del cigno di una soggettività narcisi-
stica, solipsistica e illusoriamente onnipo-
tente, quanto un orizzonte da schiudere 
insieme, intravedendone, ciascuno, uno 
scorcio.
È, infatti, profezia del Regno accoglie-
re il bisogno di autenticità delle persone, 
promuovere l’autorealizzazione (CEI, 
Educare…, n. 8), relazioni più autentiche, 
relazioni pulite, sane, feconde, tra le per-
sone, tra le generazioni, nelle comunità 
(ecclesiale e civile).
In un Occidente che ha posto nel profitto 
il valore prioritario, al quale sacrificare 
uomini e futuro, in un Paese che ha fat-
to del successo, del denaro, del potere ad 
ogni costo i miti su cui spendere la pro-
pria vita, che insegna il disprezzo per ogni 
idea di giustizia, solidarietà, accoglienza, 
che ristagna in «una deriva culturale e un 
impoverimento radicale dell’etica pubbli-
ca» (don Luigi Ciotti), il riconoscimento 
delle fatiche, delle difficoltà, dello scettici-
smo nei confronti della possibilità stessa 
di educare (rassegnazione che sperimen-
tiamo intorno a noi, e a volte in noi stessi) 

lavoratori dipendenti e pensionati, come 
se fossero loro i privilegiati, mentre sono 
solo per così dire “a disposizione”, data la 
tipologia della loro retribuzione. Tra tutti 
cito solo due dati molto specifici, ma che 
ci toccano da vicino: la riduzione degli in-
vestimenti per le politiche sociali è passa-
ta in tre anni da 300 a 2 milioni di euro; gli 
investimenti per la scuola sono stati sem-
plicemente tagliati per otto miliardi.
Guardiamo, ora – certo sempre per trat-
teggi – alla vita delle persone – e dei giova-
ni, in particolare – dal punto di vista psico-
logico, alla percezione di sé e della propria 
storia, al bisogno negato di costruirsi un’i-
dentità, di riconoscersi in miti familiari e 
comunitari, in “noi” dai quali ci si sente 
generati e protetti, dai quali certo anche 
emanciparsi, ma avendo acquisito la for-
za, le competenze, avendo le risorse uma-
ne per rilanciare più in alto, più avanti, la 
propria vita e quella della città. Si spande 

a macchia d’olio il vuoto, il lasciarsi vive-
re senza pensare che ci possa essere una 
meta per la quale impegnarsi; il malesse-
re, la sofferenza esistenziale, una fatica 
profonda, la percezione d’essere incapaci 
e impossibilitati, a livello personale e so-
ciale, a costruire un’alternativa, la sfidu-
cia, la rassegnazione. Cito un solo dato: si 
è triplicato l’uso degli antidepressivi, che 
colpevolmente oggi vengono sommini-
strati anche ai bambini. Dai sociologi ab-
biamo imparato a leggere il nostro tempo 
come caratterizzato da precarietà, speri-
mentiamo la caduta dei sensi predefini-
ti (delle ideologie, degli apparati, dei noi 
precostituiti e rigidi) e persino la rinuncia 
al senso, la paura di vivere, la mancanza 
del coraggio di spendere qualcosa di sé. 
Eppure, a ben vedere, nel contempo si 
manifesta una magmatica, asistematica, 
domanda di senso, il bisogno di punti di 
riferimento: da un lato, di relazioni calde, 

di affettività, di uno sguardo 
che ci riconosca e ci accetti, 
di comunità che accolgano e 
diano confini e contorni alla 
nostra identità; dall’altro 
di adulti e di contesti solidi, 
con i quali scontrarsi, con-
fliggere, e poi costruire. A 
tutto questo (e naturalmente 
molto altro) si è dato rispo-
sta con un clima di paura, 
di chiusura, offrendo sicu-
rezze illusorie, paternalismi, 
leader formato “padre-pa-
drone” da cui bisogna accet-
tare tutto e tutto perdonare, 
perché “ci pensano loro”.
Come se non bastasse, sia-
mo sottoposti ad un bom-
bardamento mediatico che 
instupidisce, che ormai 
struttura le menti, le modella 
a suo piacimento, molto più 
di quanto possano incidere 

PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11



2120

nunciata/annunciata: nell’economia, nel-
la politica, nella vita civile.

… alcune parole del nostro percorso… da tenere 
e rilanciare verso l’orizzonte possibile

Speranza
La prima parola è proprio speranza. 
Come ama ripetere don Ciotti: «La rasse-
gnazione è una malattia mortale». E, mi 
permetto di aggiungere, per i credenti una 
colpa grave. La scelta dello stile della pro-
gettazione nasce nel Mieac dalla spinta a 
dare corpo alla speranza possibile. Non 
era più concepibile una formazione stati-
ca, frontale, magari soda, ma a rischio di 
rimanere pura teoria. Quello dei progetti 
è stato immaginato come un metodo che 
traducesse uno stile, una prospettiva in 
competenza viva, in esperienza condivi-
sa. Nel corso di questi anni siamo passa-
ti, sperimentando e rielaborando quanto 
realizzato dai nostri gruppi, dallo stile del 
progetto pensato a livello nazionale (per 

superare forme obsolete di fare gruppo) 
alla spinta alla progettualità locale, fino 
allo stile dei microprogetti in rete, che ha 
fatto dei nostri piccoli gruppi locali dei 
soggetti promotori sul territorio di pen-
siero, competenze educative, civili, demo-
cratiche. 
Una ricchezza, una competenza specifica 
da implementare è proprio la scelta-capa-
cità di attivare energie (numeri, persone, 
progetti, percorsi) molto più ampi di noi. 
È davvero la chiave: questa capacità di 
intercettare bisogni, leggere attese, susci-
tare motivazioni, caricarsi dei pesi meno 
agevoli senza sostituirsi agli altri, rimoti-
vare e rilanciare, intravedere e moltiplica-
re speranza, lavorare “da mediani” a co-
struire squadre, intravedere le trame del 
gioco, mai sentirsi bomber, lavorare sodo, 
«non disdegnare la fatica di tirare la car-
retta» (V. Bachelet). È la strada che ab-
biamo scelto di costruire reti su obiettivi 
condivisi, con-costruiti, di trasformazione 
reale (piccola, ma reale) di persone e con-

testi (territori).

Vedere – Giudicare – Agire
La seconda, più che una 
parola, è una triade, il me-
todo scelto con il rinnova-
mento del Mieac. Credo 
si possa definire una degli 
snodi della vita del Movi-
mento in questi anni, la 
capacità di discernere, in-
terpretare, anticipare que-
stioni, intravedere linee 
della storia del nostro Paese 
e della nostra chiesa. Non 
c’è presunzione in questo, 
il giudicare spinge proprio 
a mettersi in gioco, a riflet-
tere anche sulle proprie re-
sponsabilità e possibilità nel 
contesto dato. Credo che le 
elaborazioni, le riflessioni, 

all’interno di una comunità umana sfilac-
ciata, divisa in monadi egoistiche (CEI, 
Educare…, n. 5) chiede un serio ripensa-
mento delle nostre priorità di impegno. Di 
più: chiede un coraggioso rinnovamento, 
un ritorno alla radicalità evangelica.
Per cui, credere concretamente e impe-

gnarsi per la 
possibilità stes-
sa di spendersi 
gratuitamente 
e instancabil-
mente per il 
bene di tutti e 
di ciascuna/o; 
a s s u m e r e 
come priorità 
la questione 
morale, non 
come astratta 
enunciazione 
di principi, ma 
come ricerca, 
sper imenta -
zione, costru-
zione di perse-
guibili, modelli 
intermedi, di 
stili condivi-
sibili (la vita 
buona) vissuti, 
concostruiti, 
supportati dal-
la comunità; 
investire sul-
la centralità 
dell’educazio-
ne, rimetten-
dosi in gioco 
come adulti, 

realizzare luoghi, contesti, relazioni che 
la rendano esperibile, atto condiviso, ri-
cerca comune… è già profezia evangelica.
Non si tratta qui di un ottimismo “grullo”, 
bensì di una speranza affidabile, salda, 
radicata. Si tratta di rifuggire sia da facili 

scetticismi, che da nostalgie mistificanti; 
di stare nell’atteggiamento della ricerca 
pensosa, radicata in una speranza consa-
pevole e fiduciosa, che sa dare ragione di 
sé perché competente e aperta. Che sa ve-
dere, tra le ombre, luci: all’impegno serio 
di volontariato di milioni di italiani (molti 
sono giovani), si può accostare un timido 
ritorno di non pochi alla politica, a volte 
fatto più di indignazione che di progetto, 
altre volte in modo ambivalente mescola-
to persino all’antipolitica, ma nel quale bi-
sogna saper leggere il desiderio e la forza 
di contare, di cambiare, di esserci e deter-
minare, per un altro modo di vivere insie-
me: penso alle grandi manifestazioni del-
lo scorso anno, tra cui spicca quella delle 
donne, al cambiamento rappresentato dal 
voto nelle grandi città verso candidati del-
la “società civile”, all’ampia partecipazio-
ne ai referendum a difesa di beni primari 
e pubblici.
In questo contesto, bisogna avere la 
parresia di crederci: immaginiamo, so-
gniamo, “lavoriamo per…”, prepariamo 
umilmente una stagione del tutto nuova 
per la comunità ecclesiale. A partire da 
ammissioni di gravi responsabilità – di-
rette e indirette – nella situazione del Pa-
ese e dell’umanità (mi vengono in mente 
i «borghesi» di cui parla Hanna Arendt, 
brave persone nella vita individuale, e al 
tempo stesso ignavi e silenti, quando non 
direttamente colpevoli dei più atroci cri-
mini nazisti). Bisogna avere il coraggio di 
sbugiardare le nostre ipocrisie, doppiezze, 
limiti, paure, piccinerie di una comunità 
ecclesiale (che siamo anzitutto noi) che 
non ha il coraggio della martyria, della 
denuncia e della rinuncia profetica, del-
la revisione della vita e della mentalità di 
comunità, della conversione al Vangelo 
della spoliazione e all’uomo. Senza pau-
ra di perdere i propri privilegi e benefici. 
Il coraggio di un’alterità prima vissuta (a 
livello personale e comunitario) e poi de-

In questo 

contesto, 

bisogna avere 

la parresia 

di crederci: 

immaginiamo, 

sogniamo, 

“lavoriamo 

per…”, 

prepariamo 

umilmente una 

stagione del 

tutto nuova 

per la comunità 

ecclesiale

PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11



22 23

strumento agile per svolgere ricerca, co-
struire percorsi laboratoriali, occasioni di 
incontro, dialogo, confronto tra educatori 
a diverso titolo (genitori, insegnanti, cate-
chisti, animatori); abilitarsi come adulti, 
aumentando la competenza e la consape-
volezza nel proprio tipico compito educa-
tivo, andare oltre la lamentela e la rasse-
gnazione, scoprire la valenza politica e 
trasformante dell’impegno educativo».
Questa competenza, quest’attitudine, 
questo stile che, direi, ci ha attratti, ci ha 
convocati nel Movimento, li abbiamo poi 
accresciuti insieme, anche grazie alla lu-
cidità, alla competenza scientifica di mol-
ti che hanno collaborato con noi. Con lo 
stare di ognuno di noi tra le persone, nel-
le pieghe della storia, immersi nella città 
dell’uomo. Ma anche con la sapienza di 
un gruppo di ricerca che si è avvalso di 
competenze – e vorrei dire quasi di visio-
ni oltre – un lavoro che deve riprendere 
a pieno ritmo, nuovamente bisogna spin-
gersi con lo sguardo in là, tenendo i piedi 
molto ben piantati in terra. Una capacità 
lucida e appassionata di leggere i segni dei 
tempi, sapendo riconoscere anche la pre-
senza vitale e vitalizzante dello Spirito.
Da questo punto di vista, bisogna dare, 
credo, vitalità nuova all’Istituto Lazzati, 
ancora arricchire il gruppo di redazione 
e il comitato scientifico della Rivista che 
deve riassumere il ruolo che le è stato 
proprio, in ambito ecclesiale e scientifico. 
Nuovamente il sito deve essere avanti, 
nella lettura veloce e pensosa dell’oggi.

Cura di sé – Cura dell’altro
Ecco una terza chiave di lettura, un bi-
nomio caro al Movimento. Più che richia-
mare nei particolari i contenuti di questa 
riflessione (che ha trovato ampio spazio 
in tanti numeri della rivista), mi piace 
procedere qui per immagini e citazioni. 
Innanzitutto, Martin Buber: «Comincia-
re da se stessi: ecco l’unica cosa che conta 

[…] il punto di Archimede a partire dal 
quale posso da parte mia sollevare il mon-
do è la trasformazione di me stesso». Il 
cambiamento di sé, l’essere implicati per-
sonalmente in un cammino educativo, il 
riconoscersi fragili, mettere a tema le pro-
prie paure, difficoltà, valori, incoerenze, 
fantasmi, inautenticità, orizzonti – abbia-
mo condiviso – apre alla relazione possi-
bile, all’incontro con un “tu” totalmente 
altro (il figlio, l’allievo…) combattendo 
con i propri atteggiamenti difensivi.
La cura, infatti, implica la capacità di de-
centrarsi, di accogliere l’altro, di incon-
trarlo. ci permette di crescere, di diventa-
re adulti (genitori, ma non solo dei nostri 
figli, secondo gli psicologi transazionali). 
Il prendersi cura allude alla casa: questa 
è lo spazio di vita e di relazione per ec-
cellenza (e quali fatiche, contraddizioni, 
oggi, di cui appunto prendersi carico), il 
primo luogo in senso proprio, il luogo nel 
quale si sperimenta la dimensione dell’es-
sere presi in carico (dal caregiver appun-
to) e del prendersi cura, dell’aver cura, qui 
si realizza (o dovrebbe esserci) l’incontro 
autentico. Senza cura (ricevuta e data) 
non vi è umanità. Da un lato, questo è oggi 
messo fortemente in discussione: non ci 
possiamo illudere di esserne capaci, che 
le nostre case siano luoghi, che le famiglie 
lo siano e lo sappiano essere; dall’altro 
siamo proprio chiamati a costruire casa, 
luoghi, ad una diuturna vigilanza, ad un 
meticoloso lavorio perché le nostre fami-
glie, i nostri gruppi, le comunità non sia-
no più o meno luccicanti travestimenti di 
solitudini, separazioni, individualismi, di 
veri e propri non luoghi.
Per un credente, poi, è compito che ci vie-
ne affidato durante la nostra presenza su 
questa terra. Aver cura per noi significa, 
con un’immagine che mi è cara, stanare il 
Levita che cresce in noi, poiché anche noi 
ci alleniamo a non vedere, a tirar dritto, a 
deresponsabilizzarci, ad autogiustificarci, 

le questioni poste e sviluppate in Proposta 
educativa siano state un contributo parti-
colarmente qualificato – anche per molti 
settori della comunità ecclesiale e civile – 
per interpretare il nostro tempo dal punto 
di vista scientifico. Bisogna ancora saper 
coltivare questa competenza, a livello lo-
cale e centrale, continuare e implemen-
tare questa capacità di lettura e orienta-
mento nella complessità. Non si tratta di 
voler essere l’élite – la quale «tiene per sé» 
(come ricorda con una bella immagine 
mons. Bregantini) –, ma di saper essere 
primizia, annuncio di fioritura, di frutti 
buoni di cui tutti sono e sappiamo essere 
capaci.
Ho scritto, in occasione dei vent’anni del 
Mieac: «Venti anni fa nasceva il Movi-
mento di Impegno Educativo di Azione 
Cattolica. Si trattò, a mio avviso, di un’in-
tuizione lucida, il frutto di un tentativo di 
leggere i segni dei tempi e di lasciarsene 
interpellare. Si moltiplicavano le anali-
si dei sociologi sulla “postmodernità”, il 
mondo pareva diventare davvero il “vil-
laggio globale” intuito da Mc Luhan e, per 
converso, si diffondevano i localismi e le 
chiusure identitarie, la liquidità e l’incer-

tezza, sperimentate nel disorientamento 
personale e sociale venivano “rappre-
sentate” scientificamente, la complessità 
diventava la cifra con cui interpretare la 
realtà, o nella quale rassegnarsi all’ingo-
vernabilità del reale […]. In un contesto 
simile, il Movimento Maestri di AC non 
poteva rappresentare una risposta ade-
guata. Ebbe il coraggio di mettersi in cam-
mino, insieme con tutta l’associazione. Gli 
adulti erano spaesati, le agenzie educative 
in crisi, le comunità sfilacciate, i giova-
ni, più che in altre epoche, inaccessibili. 
E l’Azione Cattolica aveva la sua prassi 
di educazione integrale della persona, di 
impegno a servizio dei ragazzi, dei gio-
vani, degli adulti; nonchè di formazione 
permanente dei propri educatori. Un pa-
trimonio di cura della persona, di gratuità 
e corresponsabilità, un’esperienza di dia-
logo intergenerazionale e lavoro coope-
rativo che potevano dire qualcosa anche 
fuori. Nacque il Mieac, un modo nuovo di 
tutta l’AC di farsi compagna di ogni educa-
tore dentro e fuori la comunità ecclesiale; un 
modo di affermare, attraverso una prassi, 
la centralità dell’educazione e la necessità 
di farlo senza presunzione, ricette. Uno 

PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11



2524

del dialogo coniugale, parentale, inter-
generazionale, capace di avvalorare la 
soggettività, la realtà della persona, il suo 
valore, la dignità, ma in un contesto co-
operativo, comunitario. La maggiore de-
mocrazia nei rapporti di coppia negli ul-
timi decenni ha ovviamente aumentato le 
conflittualità nella ridefinizione delle re-
ciproche aspettative all’interno delle cop-
pie. Ma non si è saputo, al tempo stesso, 
curare la reciprocità possibile, come fonte 
di realizzazione personale, di cura e com-
pagnia, nonché di con-cura genitoriale. 
Questo per una coppia implica l’imparare 
a pensare insieme, un’estenuante messa 
in comune di paure, speranze, fantasmi 
familiari, aspettative; per le comunità di 
appartenenza, il sostegno alla costruzio-
ne di un “io” adulto, e poi della capacità 
adulta di generare, come occuparsi di…, 
di scoprire la genitorialità come caratte-
ristica potenziale ed educabile dell’essere 
umano. Da un lato, si tratta di accom-
pagnare fin dai primi anni di catechesi 
lo sviluppo integrale di personalità il più 
possibile equilibrate, nella consapevo-
lezza che ad amare si impara (come già 
sosteneva Fromm), che molti non speri-
mentano contesti familiari di amore sano 
ed educante, che non bisogna spaventarsi 
di fare consapevole, temporanea, opera di 
supplenza. Dall’altro, è necessario supe-
rare l’isolamento in cui vivono le giova-
ni coppie (forme urbane, tempi e modi di 
conciliazione di lavoro e famiglia, pendo-
larismo, quando non precarietà e perdita 
del lavoro) e avere il coraggio di stanare e 
incrociare, accogliere e sostenere le situa-
zioni più problematiche: dalle situazioni 
più comuni, come i casi di separazioni e 
divorzi, fino alle madri adolescenti (300 
all’anno solo a Palermo), fino a progetta-
re e realizzare tante piccole, agili reti in-
formali di sostegno, fino a dare assoluta 
priorità nella programmazione pastorale 
a percorsi possibili. A noi la riflessione su 

quale possa essere – e se ce ne sia uno – il 
nostro possibile contributo: in collabora-
zione con l’ACR, o con gli Adulti di ACI, 
o con i corsi prematrimoniali, o con i ge-
nitori nelle scuole.

Dialogo intergenerazionale… 
quale immagine dei giovani?
Non c’è dubbio che in questi anni abbia-
mo dedicato 
al dialogo tra 
adulti e giovani 
molte energie, 
in termini sia 
di riflessioni, 
che di proget-
tualità dei no-
stri gruppi, ab-
biamo provato 
a farlo uscen-
do fuori dagli 
schemi della 
relazione ste-
reotipata tra 
generazioni, o 
tra educatore 
ed educando, 
abbiamo rico-
nosciuto nella 
relazione il 
luogo privile-
giato dell’edu-
cazione stessa, 
del cammino e 
della crescita. 
Abbiamo lavo-
rato a capire 
e a realizzare 
percorsi e possibilità che dicessero nella 
realtà come sia possibile e necessaria una 
terza via della relazione: asimmetrica, 
perché costruita nella consapevolezza 
che la responsabilità educativa attiene 
all’adulto, ma al tempo stesso, autentica, 
empatica, non manipolatoria, aperta, libe-
ra, in ultima analisi coeducante. Nel far 

a difendere il nostro piccolo benessere, i 
nostri riti gratificanti. Ci alleniamo, in-
somma, alla logica del Levita. Ci lascia-
mo addestrare a rimanere inerti e indiffe-
renti alla povertà e alla disperazione che 
incontriamo, e ancor più a quella che non 
vediamo “con i nostri occhi”: ad esempio, 
alle carrette della morte che ci abbando-
nano corpi nel Mar Mediterraneo, come 
se dire clandestino intenda “non-uomo”. 
O non ci lasciamo più sorprendere e in-
dignare – non per ipocriti moralismi – da 
corpi di donne strofinati su ogni oggetto 
posto in vendita, o essi stessi venduti a ric-
chi uomini di potere, come se per “escort” 
non si intendesse prostituta. Prendersi 
cura è altro, è coltivare il seme del Sama-
ritano che c’è in noi, come in ogni uomo: 
e, se a un credente lo dice la Scrittura, 
ad ogni uomo sembrano dirlo i «neuroni 
specchio» che ci rendono empatici per 
struttura neurologica (eppure, come sap-
piamo ingannarli!). Ma bisogna, appunto, 
allenarsi (in altri termini, acquisire un 
habitus) con esercizi di sguardo, capaci di 

vedere, guardare, accorgersi, indignarsi, 
sorprendersi. E poi interpretare, reagire, 
pensare un modo altro, crederlo possibi-
le, spendersi infaticabilmente, prendersi 
cura dei frammenti perché niente e nes-
suno vada perduto.
Per dirla con un rito tratto dalla tradizio-
ne popolare Ashanti (Ghana): al capo vil-
laggio, al momento dell’insediamento vie-
ne regalata una piccola scultura in legno: 
una mano che sorregge un uovo. L’uovo, 
simbolo di fecondità, contiene potenzial-
mente il germe della vita, è un oggetto fra-
gile e prezioso allo stesso tempo. Perché 
la vita possa trovare compimento l’uovo 
deve essere tenuto con cura, conciliando 
due diversi atteggiamenti, entrambi im-
portanti e soltanto apparentemente con-
trapposti. Da un lato la mano deve essere 
ferma e sicura, perchè l’uovo non cada 
e nello stesso tempo deve stringerlo con 
delicatezza per non romperlo. Fermezza e 
tenerezza sono due atteggiamenti che uni-
ti in un unico gesto permettono alla vita 
di fiorire.

Solitudine – Compagnia educativa
Un’altra coppia di termini decisamente 
cari al nostro lavoro di questi anni. A rileg-
gere quanto ho già scritto, si può cogliere 
come nelle ragioni stesse della nascita del 
Mieac stia il riconoscimento della solitudi-
ne dell’adulto – e in specie dell’educatore 
– e la simmetrica centralità della compa-
gnia come stile di condivisione, dialogo, 
ricerca comune, come imprescindibile via 
ad una rinnovata assunzione di responsa-
bilità/ corresponsabilità educativa. 
Qui mi piacerebbe rilanciare su di una 
questione parzialmente inesplorata dal 
punto di vista teorico nel Mieac, eppure 
già presente nella vita e nell’impegno di 
alcuni gruppi locali, come frutto di una 
lettura dei bisogni reali delle persone in 
situazione. Faccio riferimento alla neces-
sità di elaborare e diffondere una cultura 

nelle ragioni 

stesse della 

nascita del 

Mieac c’è il 

RIConosci- 

mento della 

solitudine 

dell’adulto 

– e in specie 

dell’educatore – 

e la simmetrica 

centralità della 

compagnia

PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11



26 27

cura di sé fino agli aspetti più esplicita-
mente politici (la legalità, le regole, la cit-
tadinanza, l’educazione interculturale…).
Nella lettera di invito al Convegno di Fi-
renze (2008) su Costituzione e Concilio 
scrivevo: «Il Mieac da molti anni ha evi-
denziato la centralità della dimensione 
politica dell’impegno educativo. È uno 
degli aspetti della questione della “città” 
che, con una serie di convegni, riflessio-
ni, prese di posizione e, innanzitutto, 
con i progetti di Educapolis abbiamo co-
raggiosamente affrontato. È la questione 
che ancora quest’anno ci vede impegna-
ti, della vita delle comunità come luogo 
della crescita e della convivenza solidale, 
dell’incontro tra le generazioni e le cul-
ture, come luogo della ricerca del bene 
comune, della democrazia sostanziale, 
nella quale è fondamentale il dibattito, la 
discussione pubblica, la trasparenza e la 
condivisione delle decisioni. Nella quale 
la politica è scienza finalizzata al perse-
guimento del bene comune, è “la più alta 
forma di carità”. Oggi ancora ci viene 
chiesto un impegno, un’energia, una pas-
sione per le persone, per questo tratto di 
storia e di umanità che ci è donato di in-
contrare». 
Credo che le cronache, i dolori, il “buio” di 
questi ultimi anni, ultimo anello in ordine 
di tempo, di quasi vent’anni di rozzezze 
ed egoismi, di corruzione portata a siste-
ma, di conflitto istituzionale esacerbato, 

di potere finalizzato ai pro-
pri interessi, di pochezza e 
immoralità esibite dicano 
quanto ancora la demo-
crazia sia da promuovere, 
e non si possa separare dal 
primato dell’educativo. In 
particolare, guardando al 
futuro impegno, un’atten-
zione particolare mi sem-
bra meritarla il rapporto 
tra cultura, informazione, 

parole e democrazia. Lo suggeriscono le 
roboanti e rozze abitudini dei politici a 
usare la parola come arma di offesa tra-
sformando l’avversario in nemico da ag-
gredire/distruggere (alla maniera di noti 
programmi televisivi), evitando a questo 
modo di discutere di fatti, leggi, provvedi-
menti, vita dei cittadini. Un modo incivile 
di fare politica, un vero imbarbarimento 
della comunicazione pubblica sembrano 
agiti scientemente per allontanare i citta-
dini e mantenerli il più possibile nell’igno-
ranza, nell’insignificanza, nell’impotenza 
reale e percepita, nella paralisi, insomma; 
pronti, pertanto a subire passivamente. 
Mentre, proprio – e non a caso – il grado 
di consapevolezza e coscienza critica dei 
cittadini è il primo indicatore di democra-
zia. Il rapporto tra conoscenza e demo-
crazia era stato in modo rivoluzionario 
evidenziato da don Milani, con la tesi del 
valore emancipante della padronanza del-
la parola, della conoscenza della (e delle) 
lingua. Recentemente hanno insistito con 
veemenza alcuni tra i pensatori viventi (e 
analisti del nostro tempo) più lucidi. Pen-
so al concetto di democrazia come parte-
cipazione, dibattito, dialogo, costruzione 
delle leggi dal basso, nella forma critica 
e progettuale, come sostenuti in contesti 
molto diversi da A. Sen, J. Habermas ed 
E. Morin. E, nel nostro specifico contesto 
nazionale, a N. Bobbio e G. Zagrebelsky, 
per il quale vi è un rapporto proporziona-

questo mai abbiamo voluto attenerci agli 
stereotipi generazionali che ci venivano 
profusi in abbondanza. Nei convegni e 
nella Rivista più volte abbiamo affinato 
lo sguardo per comprenderci come adulti 
e per guardare in modo complesso e ri-
spettoso i giovani, senza mai inscatolarli 
in schemi rigidi e banalizzanti, ascoltan-
doli, parlando con loro, più che di loro. 
Ancora oggi, proviamo a tenerci lontani 
dagli stereotipi che li vogliono solo indi-
vidualisti, consumisti, stupidi tele o cyber 
dipendenti, privi di ogni speranza o de-
siderio di futuro. Ce ne sono, addestrati 
così da un mondo adulto che li considera 
creta da modellare per farne consuma-
tori felici e succubi, aspiranti “veline” e 
“calciatori”, acquirenti, utenti passivi. 
Ce ne sono, ma a parlare con tanti di 
loro, a starci, a discutere insieme, a lavo-
rarci, a vederli impegnati e indignati… e 
anche a stare a studi più accorti, non si 
direbbero né tutti, né sempre così. C’è nei 
giovani una nuova voglia di soggettività, 
di impegno, anche volto alla polis, sep-
pure in maniera ancora iniziale, fram-
mentaria, timorosa, magari ambivalente. 

Entriamo in sintonia, mettiamoci affian-
co, senza presunzione, ma con le espe-
rienze e competenze di adulti che ci cre-
dono e si spendono, ché, invece, siamo 
troppo spesso portatori di rassegnazione 
e impotenza; o di una visione egoistica 
della realizzazione personale, e persino 
dell’impegno da credenti. Cogliamo e im-
plementiamo la nuova spinta a cercare 
la soluzione politica (e non individuale/
individualistica), condivisa, sociale, civi-
le, alle questioni dell’oggi che li appassio-
nano e che si rovesciano sul futuro (la 
scuola, l’università, la ricerca, i temi dei 
referendum, ma anche l’etica pubblica, 
il lavoro, l’equità sociale…). Si spendo-
no nel volontariato, ma non solo. Si sono 
appassionati ai referendum, hanno usa-
to Internet per convocarsi nelle piazze, 
scrivono, dibattono, progettano, coinvol-
gono, anche in forme intergeneraziona-
li. A saper leggere e orientarsi insieme, 
questo sembra persino indicare un’altra 
via per ampliare gli spazi della democra-
zia: è possibile un uso nuovo, in funzio-
ne democratica dei new media? Che sia 
altro rispetto all’urlo, alla demonizza-

zione dell’avversario po-
litico, alle grida stridule, 
o ai faccioni sorridenti/
irridenti della politica me-
diatica deliberatamente 
avulsa dalla faticosa real-
tà quotidiana delle donne 
e uomini reali.

Città educante – democrazia
La stesura dei progetti di 
Educapolis ha segnato il 
passaggio ad una proget-
tualità ad ampio spettro, 
che spingeva ad andare 
dalla dimensione della re-
lazione, fino ad allora pre-
valente, ad un’attenzione 
a raggi concentrici, dalla 

PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11



28 29

asservire, mezzo di morte per chi non la 
possiede. Carofiglio nel suo La manomis-
sione delle parole ricorda che le persone 
che non hanno parole per descrivere che 
cosa provano, vivono, per dare un nome 
alle emozioni e così affrontarle, per dare 
forma alla propria idea e così sostenerla, 
sono le più fragili, le più soggette agli im-
pulsi irrazionali, le meno capaci di gestire 
l’aggressività verso sé e verso gli altri. Egli 
cita Le Breton, «l’autolesionismo sostitu-
isce la mancanza di parole, l’impossibilità 
di descrivere a se stessi e agli altri cosa si 
prova» e ricorda come una nota ricerca 
sull’alto tasso di suicidi a Tahiti fu spie-
gata con l’assenza di termini, nella lingua 
locale, per definire il dolore psicologico: 
in assenza di parole per dirlo, la sofferen-
za esistenziale non si poteva oggettivare, 
esternare, raccontare, condividere affron-
tare. E si subiva. Vengono in mente, pur-
troppo, esperienze dei nostri giorni e delle 
nostre città, ormai persino ordinarie che 
ci chiamano ad un rinnovato impegno sul 
fronte dell’educazione emotiva e affettiva.
Le parole costruiscono la visione del 
mondo, danno forma, corpo a chi siamo 
e come viviamo; e fungono da model-
lo di interpretazione, da premessa per i 
modelli operativi, sono le guide mentali 
– e a volte irriflesse, automatiche – delle 
nostre azioni. Da qui l’importanza della 
cura della/e parola/e. Un esempio solo: è 
proprio l’uso ripetuto e martellante di pa-
role come clandestini, immigrati irregola-
ri, invasione, respingimento, rimpatrio… 
che ci rende più accettabile che migliaia 
di persone (bambini, donne, uomini) pos-
sano essere lasciati morire impunemen-
te, che possano essere rinchiusi in vere 
e proprie carceri in condizioni disumane 
(senza aver commesso alcun reato perso-
nale), che siano riportate verso la Libia e 
lasciate morire nel deserto grazie ad un 
accordo firmato dal nostro Governo. Solo 
ignorare che siano come noi, altri noi (Le-

vinas), come i nostri figli, fratelli, madri, 
ci consente di spegnere la coscienza (o se 
volete di disattivare l’empatia).

Futuro: responsabilità – corresponsabilità
Si scrive molto in questi mesi di una «ge-
nerazione senza futuro», di «futuro ruba-
to» ai giovani. Già alcuni anni Benasayag 
e Schmidt, in un saggio illuminante, L’e-
poca delle passioni tristi, seppero indicare 
un problema chiave del nostro tempo, 
la ragione sociologica del moltiplicarsi a 
dismisura del disagio psicologico e del bi-
sogno di cura nella questione del futuro 
trasmesso, della percezione e traditio del 
futuro come temibile da parte degli adul-
ti e della società in genere. Per i credenti 
una tale, spesso inconsapevole, visione 
del mondo, è colpa doppiamente grave. 
Per un cristiano, che vive nella dimensio-
ne escatologica, il futuro non è un fanta-
sma che sta alle porta (un Altro sta alla 
porta di ogni uomo!) nei pressi delle no-
stre esistenze (un Altro sta presso, è Pa-
raclito), non è una catastrofe inevitabile, 
un nemico da cui difendersi, contro cui 
attrezzarsi non è “già dato”! Il futuro è 
da costruire, da sognare, da realizzare… 
è fecondo di possibilità, è proiezione arti-
colata del presente, progetto possibile. Il 
domani è vuoto, ma allo stesso tempo in-
terpella responsabilità – e corresponsabi-
lità –; poiché l’oggi è già gravido di conse-
guenze delle nostre scelte, decisioni prese, 
azioni, parole, omissioni. Il futuro è come 
lo costruiremo.
Per un credente, poi, il futuro tempo di 
promessa realizzata, è il futuro di Dio, e 
perciò dell’uomo, dell’umanità felice. Il 
paradosso del Regno di Dio, però, non è 
oblìo dell’oggi, bensì forza trasformante, 
capace di presente. Il Regno non è un “al-
tro luogo”, è una dimensione altra dell’esi-
stenza; né in un altro tempo, è l’irruzione 
dell’Alterità totale di Dio, dell’eterno nel 
tempo. Perciò è in grado di fecondare, di 

le tra il numero di parole conosciute e il 
tasso di democrazia di un Paese, tra di-
scussione e qualità della vita democratica. 
In termini di impegno, perciò, necessi-
ta favorire la partecipazione al dibattito 
pubblico, c’è bisogno di un’informazione 
libera, etica, indipendente, critica, poiché 
«non vi è cultura senza spirito di verità» 
(N. Bobbio) e «mortificare la cultura si-
gnifica rendere pallida la democrazia» 
(don Ciotti).

Questione conoscenza e compito della scuola
La funzione umanizzante della cono-
scenza, la sua valenza di amplificatore 
democratico non può che spingerci a ri-
flettere su un’altra parola per noi centra-
le: scuola. Questa, nonostante i tanti ele-
menti di crisi (sui danni prodotti in questi 
anni di cosiddette riforme e sul bisogno di 
un impegno globale e pieno rimando alla 
lettura di preziosi contributi nei prece-
denti numeri della rivista) rimane e può 
davvero essere, a mio avviso, luogo per 
eccellenza della formazione culturale, di 
una coscienza critica, di una forma men-
tis scientifica, del dibattito aperto e del 
confronto tra pari e con gli adulti. Bene, 
la questione scuola pone al movimento, 
credo, una domanda di eventuale ripen-
samento di una parte del proprio impe-
gno. Alle origini del Mieac sta il riconosci-
mento della dimensione educante di ogni 
adulto, della molteplicità e significanza 
dei “terzi educativi” a vario titolo (più o 
meno consapevoli: degli animatori, degli 
istruttori sportivi…), l’obiettivo di eviden-
ziare e un po’ scalfire la Babele, la centra-
tura sulla valenza educativa del territorio, 
la caduta del mito delle agenzie educative. 
Decaduta (perché lo siamo a tutti gli ef-
fetti) la necessità di caratterizzarci come 
movimento “multiforme”, non scolastico, 
di educatori a vario titolo, di adulti e gio-
vani educanti, c’è da chiedersi se non sia 
il tempo di un nuovo, coraggioso, impegno 

specificamente volto a questo. Tempo di 
mettere la scuola, gli insegnanti, il rappor-
to scuola-famiglia, l’attenzione ai luoghi 
della conoscenza come una delle priorità. 
Ne sono un segno di speranza l’impegno 
serio e fruttuoso di molti nostri gruppi e 
l’esperienza nazionale degli Stati Gene-
rali della Conoscenza, grazie alla quale 
abbiamo realizzato con una molteplicità 
eterogenea di soggetti (con cui condividia-
mo preoccupazioni e passione, nonché 
non poche linee di indirizzo) un percorso 
impegnativo e fruttuoso di lavoro comu-
ne per portare al centro dell’attenzione e 
condividere prospettive comuni di impe-
gno per la scuola, la conoscenza e la ri-
cerca. Percorso che ha avuto il suo culmi-
ne nelle Giornate nazionali dello scorso 
maggio e che ancora prosegue. 

Cura della/e parole
Ancora intrecciata alle questioni prece-
denti è questa attenzione: la cura delle 
parole. L’immagine della torre di Babele 
sta alle origini stesse del Movimento, l’im-
magine della Babele educativa, dell’inco-
municabilità tra educatori, tra generazio-
ni, di una solitudine da affrontare – come 
si diceva sopra – è icona fondativa. Le 
riflessioni appena svolte ci inducono a 
ritenere che ancora oggi la questione delle 
parole ci possa impegnare: «Qualità della 
vita significa qualità delle relazioni. La 
qualità delle relazioni dipende dalla qua-
lità della comunicazione, a tutti i livelli in 
cui questa si svolge» (E. Bianchi). E, in-
vece, come ha scritto la politologa Nicla 
Vassallo: «Viviamo in una sorta di torre 
di Babele, non tanto per i linguaggi diver-
si che utilizziamo nel discorrere, quanto 
perché c’è chi abusa di questi linguaggi, li 
impiega non per trasmettere conoscenza, 
ma piuttosto per prevaricare l’altro-da-sé, 
per asservirlo alle più bieche ambizio-
ni». La parola, ancora e sempre più, si fa 
manipolazione, strumento di potere per 

PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11



3130

sando, mi sono chiesta: ma è questo che 
ci interessa? Di per sé una stazione più 
tecnologica è un bene per l’uomo, il cli-
ma, l’aria, l’acqua, la vita delle persone? 
A costo di essere davvero controcorrente 
(ma anche qui qualcosa si muove), dob-
biamo re-imparare a valutare le finalità? 
Tecnologia per che cosa, finalizzata a 
che, a chi? Ha scritto il politologo tede-
sco Offe che contro il mito del progresso 
indiscriminato dobbiamo imparare a di-
fendere «la solidarietà lungimirante con i 
noi stessi del futuro» e «le relazioni sociali 
solidaristiche, ambedue attaccati dalla lo-
gica del mercato». Vi è infatti un rapporto 
stretto tra mito del progresso, logica del 
mercato, decadimento morale, del senso 
di solidarietà e giustizia: «L’inarrestabile 
ricerca del profitto e dell’interesse perso-
nale non hanno forse creato la prosperità 
sperata ma hanno contribuito al decadi-
mento morale» (Stiglitz). Un rapporto 
che dobbiamo imparare a riconoscere e 
sbugiardare, per creare condizioni reali di 
trasformazione che incidano nelle scelte 
politiche ad ogni livello. E che si facciano 
corpo di una nuova prospettiva educativa, 
poiché non dobbiamo nasconderci che – 
in modo più o meno consapevole – que-
sti miti sono spesso il nostro stesso oriz-
zonte educativo: «A un bambino bisogna 
insegnare a essere un rivoluzionario, nel 
senso di cercare sempre il bene maggiore 
da donare agli altri per migliorarne l’esi-
stenza. Lo scopo della vita non può essere 
accumulare denaro, ma creare rapporti 
d’amore» (G. Bollea).
Diventa, allora, annuncio evangelico, la 
scelta di un altro stile di esistenza per-
sonale e comunitario: innanzitutto, la 
sobrietà, rifuggire lo sfarzo, lo spreco, le 
esagerazioni, quello che eccede il neces-
sario. È scelta radicale che non può ri-
guardare pochi; i molti e, specialmente, la 
chiesa nel suo insieme deve dare prova di 
uno stile più evangelico. La pratica della 

gratuità, la rinuncia ad ogni tornaconto, 
anche comunitario, persino a benefici ac-
quisiti, se ci rende più liberi e meglio ca-
paci di condividere la vita dei poveri. La 
reciprocità, infatti, quando è un do ut des 
non è un valore, sa di scambio commer-
ciale. Il dono, invece, è capace di costrui-
re, cementare legami, generare comunità. 
Liberare il dono significa fare spazio alla 
gratuità, all’autenticità, a relazioni nuove, 
personali e di comunità, non inficiate da 
interessi confliggenti. Da questo punto di 
vista il dono è una forma di testimonianza 
al tempo stesso esigente ed efficace. Non 
a caso, nel dialogo con la Samaritana, 
Gesù definisce se stesso il Dono. Il Dio 
di Gesù Cristo è un Dio che si svuota di 
se stesso. La rinuncia ad ogni privilegio, 
ricchezza, potenza di questo mondo, per-
ciò, ci avvicina a Lui. Dio non può essere 
rappresentato se non nello svuotamento e 
nella nudità degli ultimi, i nessuno di que-
sto mondo.

Alcune questioni che a me paiono aperte… 
o che possa essere fruttuoso aprire

Vi sono, in conclusione, connesse alle 
più teoriche considerazioni fin qui svolte, 
alcune questioni concrete su cui riflette-
re (non da soli), e che chiederanno delle 
eventuali scelte conseguenti.
1.	 Una ri-valutazione delle modalità di 
collocazione del Mieac in ACI (che coin-
volge più in generale la questione dei mo-
vimenti e dei progetti). Si tratta per me di 
una scelta da confermare. Lo stare den-
tro la grande famiglia associativa che ci 
ha generati, con amore, avendo al tempo 
stesso senso appartenenza e grande capa-
cità critica, con passione e lucidità, in una 
collocazione fecondamente di confine (né 
movimento esterno, né interno). Con la 
possibilità di prendere anche posizioni 
coraggiose (come abbiamo fatto più volte 
in questi anni sui temi dell’etica, della le-

ingravidare di sé ogni tempo e ogni luo-
go. Così il Regno non può essere costruito 
o accelerato dall’uomo, con le sue azioni 
(errore ideologico), ma le azioni dell’uomo 
non sono ininfluenti, indifferenti ad esso. 
Può essere riconosciuto, irrorato, lasciato 
crescere, dissotterrato. Diventa, così, spe-
ranza per ogni oggi, è promessa avverata 
(il già della Resurrezione) e da avverarsi 

(il non ancora 
della Secon-
da Venuta). È 
giustificazione 
e spinta per 
l’impegno pre-
sente e certez-
za di un futuro 
di felicità. È 
ottimismo con 
salde radici 
“storiche” e 
teologiche.
Ecco, credo 
che, anche per 
il nostro picco-
lo Movimen-
to, una delle 
scommesse sia 
proprio que-
sta: seminare, 
creare le con-
dizioni miglio-
ri perché la 
terra sia buo-
na, accoglien-
te, inumidita. 

Ma anche rimestare il terreno, smuovere 
le zolle, saper cercare, guardare, scoprire, 
la fertilità che c’è, le piante che vengono 
su (all’inizio magari solo un filo d’erba), le 
piccole, luminose (eppure, a volte, messe 
in ombra) chiazze di verde, pronte a fare 
tessuto, ad annodarsi come fili, a diventa-
re campo fecondo… 
Una competenza, uno stile da nutrire in 
noi. Leggiamolo nelle parole di Erri De 

Luca, in E disse (sul discernimento, sulla 
capacità di un’analisi raffinata, che ascol-
ta, entra nelle cose, riconosce segni di spe-
ranza, laddove si intravede distruzione, 
rumore), parlando di Mosè: «Era di quelli 
che afferrano una frase dove gli altri in-
tendono solo un chiasso. Dalla gola tesa 
di un leone, dentro una raffica, in una 
valanga, in un tuono lui riconosceva una 
voce dire. […] Chi vede un fiume guarda 
il verso in cui scorre, dove scende secondo 
la corrente. Ma il futuro di un fiume è alla 
sorgente».

Sobrietà – Decrescita – Dono
Mi ha colpito molto la pubblicità di un’au-
to realizzata qualche tempo fa, per magni-
ficare il rapporto qualità-prezzo ripeteva 
accattivante così: «Il lusso è un diritto 
di tutti». Ecco, il lusso, non un’esistenza 
dignitosa, una vita buona, bella. Il lusso, 
mentre 25 milioni di tonnellate di cibo sono 
stati sprecati nel 2010, mentre l’85% della 
popolazione mondiale vive di briciole la-
sciate cadere dal cosiddetto progresso che 
pochi ricchi impongono al pianeta, stra-
volgendone clima, agricoltura, uso delle 
risorse, rapporti di forze interne alle Na-
zioni, regimi. E il tutto in funzione dell’ul-
teriore allargamento del divario, che con-
sente ai potenti di amplificare a dismisura 
ricchezze e benessere a discapito della 
non-vita (quando non direttamente della 
morte) di tutti gli altri. E ormai più che 
giustificato – e ne troviamo sempre più 
spesso traccia nel magistero del Papa – un 
serio sospetto nei confronti del progresso 
tout court. Siamo chiamati ad un discerni-
mento serio, il progresso non è di per sé 
un bene, dobbiamo chiederci: progresso 
per chi? per che cosa? Come inciderà 
sulla vita delle persone, qui e altrove, ora 
e domani? Mi viene in mente il cartello 
che tranquillizza gli utenti spazientiti del-
la Stazione Termini: «Stiamo lavorando 
per una stazione più tecnologica». Pas-

Liberare il 

dono significa 

fare spazio 

alla gratuità, 

all’autenticità, 

a relazioni 

nuove, 

personali e 

di comunità, 

non inficiate 

da interessi 

confliggenti

PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11



32 33

galità, della democrazia, dei diritti) in un 
contesto associativo più ampio, necessa-
riamente più prudente e rispettoso della 
eterogeneità delle posizioni al proprio in-
terno. Con la capacità di contribuire con 
passione, amore, competenza, ma anche 
con criticità, in piedi – come abbiamo cer-
cato di fare in questi anni – al dibattito 
interno sui linguaggi, sui temi, sullo stile 
ecclesiale e della testimonianza, con la 
riflessione sulla/e comunità, i suoi stili, i 
rischi.
2. Se debba essere pensato e perseguito 
un rapporto ordinario, sistematico con 
il settore adulti AC, per l’attenzione agli 
insegnanti che aderiscono, con i giovani 
per gli educatori professionali, o studenti 
delle facoltà affini, con l’ACR per genito-
ri, insegnanti, per tavoli comuni tra que-
ste componenti, per proposte modulari, 
dinamiche, spendibili.
3. Se ci debba essere un rapporto for-
malizzato con il laboratorio della for-
mazione (esperienze locali ce ne sono), 
e però provando a cooperare nel campo 
della ricerca, sulle competenze umane, 
personali, psicosociali, politiche, di cui 
chi educa deve essere oggi necessaria-
mente cultore.
4. Se si debba cercare una collabora-
zione sistematica con l’Area Famiglia e 
Vita, per avere insieme un’attenzione e 
una vicinanza a quelle famiglie del terri-
torio che non sono nei circuiti ecclesia-
li, ma che maggiormente hanno bisogno 
di compagnia, di far rete, di superare la 
chiusura e la solitudine.
5. Una seconda serie di questioni ri-
guarda la collocazione nel più ampio 
mondo dell’educazione pensata e prati-
cata sul campo: se il Movimento debba 
mettere a tema sistematicamente alcune 
specifiche collaborazioni “privilegiate” 
(a livello nazionale e locale): per tema, 
per affinità: reti per la conoscenza o per 
la scuola (con Associazioni professionali, 

Arci, Legambiente, Libera…), reti per la 
promozione dei valori costituzionali (Li-
bera, MCE, Comunità di Sant’Egidio).
6. Se e come immaginare una capaci-
tà di presenza nella/in relazione con la 
scuola, con gli insegnanti, creando tavoli 
che mettano insieme genitori e insegnan-
ti, studenti e insegnanti, attraverso mo-
duli ad hoc, o microprogetti. Per questo 
genere di proposte, particolarmente im-
portante è rimettere mano e testa all’Isti-
tuto Lazzati.
7. Infine, un’attenzione a come im-
plementare la nostra strumentazione 
scientifica e progettuale per renderla 
sempre più utile, efficace, spendibile. Se 
ampliare e ripubblicare l’Educapolis; se 
ripensare tempi, stile e contenuti di Pro-
posta Educativa, muovendo dall’apprez-
zamento indiscusso di cui è circondata, 
sapendo meglio coniugare scientificità e 
popolarità; come aumentare la qualità e 
la frequentazione di un sito particolar-
mente ricco di materiale gratuitamente 
a disposizione di educatori nei diversi 
ambiti.

Per concludere, un’immagine

Per entrare nel Regno ci vuole una storia 
lucente, se siamo in grado di creare un fo-
togramma, un tratteggio… di una storia 
lucente, saremo in grado di illuminare 
uno scorcio di strada, di campo, di terra… 
tra un fuoco che brucia e l’altro: non ve-
dremo, allora, più solo stoppa, sterpaglia, 
paglia secca che brucia e si consuma. Il 
campo non ci sembrerà perso, comple-
tamente bruciato, rinsecchito, arso. Una 
piccola storia lucente ci farà entrare nel 
Regno, ci farà illuminare, tra un focherel-
lo e l’altro, l’erba fresca, nascente. Erba 
che c’è, che non appare quando siamo 
abbacinati dalle luci scoppiettanti che ci 
riempiono gli occhi accecandoli… acce-
candoci che tutto sia perso, che tutto sia 

in fumo, che tutto bruci. Solo una storia 
lucente ci può far intravedere, a macchia 
di leopardo, fili d’erba nascente.
… Due compiti, perciò… due impegni: ac-

cendere, scrivere, con dita, magari treman-
ti… un brano di storia lucente; annodare, 
uno all’altro, fili d’erba nascente, perché si-
lenziosamente se ne faccia tessuto.

PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11

conoscere le attività, i documenti e la vita del MIEAC

per...
mettersi in rete con altri educatori

condividere idee, esperienze, progetti
sfogliare l'archivio di Proposta Educativa




