
PROPOSTA EDUCATIVA 3/05 33

A chi si occupa oggi di educazione in italia si
impone la questione della democrazia

nche “Proposta Educativa” non
si sottrae alla fatica di questa
riflessione.
La domanda è se la democrazia

sia diventata una pura forma, una tecni-
ca fatta di regole - meccanismi, scatole
vuote - ora applicate, ora modificate ad
usum delphini, ma in ultima analisi com-
pletamente svuotate di ogni contenuto
sostanziale, di ogni riferimento al bene

comune dei cittadini. E’ insomma la que-
stione della democrazia  sostanziale.
Non riteniamo sia casuale che su di essa
con preoccupazione si esprima sempre
più spesso il Capo dello Stato, che più di
un’inchiesta attendibile sondi la questio-
ne nella percezione e nel vissuto degli
Italiani, che significativa parte della sag-
gistica pubblicata in queste settimane se
ne occupi.
Questione sociale, economica, politica,
antropologica, dalla indubitabile valenza
educativa. Dal momento che riguarda le
donne e gli uomini, il loro presente e il
loro futuro, la possibilità di liberamente
svilupparsi secondo tutte le proprie
potenzialità. Il diritto ad un futuro possi-
bile, progettabile... il diritto alla parteci-
pazione, alla costruzione di strutture
sociali e politiche, di condizioni economi-
che più rispettose della dignità degli indi-
vidui e dei gruppi umani. La possibilità
di pensarsi e costruirsi come adulti, cit-
tadini, lavoratori, donne e uomini prota-
gonisti, nel limite e nella parzialità, della
costruzione del futuro.
L’impoverimento di una sempre
più ampia fetta di cittadini

Una parte della popolazione italiana

Mirella ArcamoneA PROPOSITO DI...

Riprogettare
LA DEMOCRAZIA

Domande acute sorgono dai mutati scenari
sociali e culturali in Italia, in Europa

e nel mondo, e ancor più dalle profonde
trasformazioni riguardanti la condizione e la

realtà stessa dell’uomo. Nel tramonto di
un’epoca segnata da forti conflittualità

ideologiche, emerge un quadro culturale e
antropologico inedito, segnato da forti

ambivalenze e da un’esperienza frammentata
e dispersa. Nulla appare veramente stabile,

solido, definitivo. Privi di radici, rischiamo di
smarrire anche il futuro. Il dominante

“sentimento di fluidità” è causa di
disorientamento, incertezza, stanchezza e

talvolta persino di smarrimento e disperazione.
(Traccia di riflessione in preparazione al

Convegno ecclesiale di Verona, n.1)

A



PROPOSTA EDUCATIVA 3/05

vive in una costante precarietà economi-
ca e sociale (che va ad intersecarsi tragi-
camente con una più ampia e generaliz-
zata percezione di instabilità esistenzia-
le) dovuta alle diverse forme di lavoro
instabile e non può, pertanto, neanche
ipotizzare l’acquisto della casa, o la crea-
zione di un nuovo nucleo familiare, o
ancora la nascita di un figlio. Siamo,
inoltre, al fenomeno che i media defini-
scono della ‘quarta settimana’, per cui
anche i lavoratori dipendenti, fino ad
oggi ritenuti garantiti dalla retribuzione
fissa mensile, sono in gravi difficoltà ad
affrontare le spese ordinarie per la
gestione della vita familiare (il superfluo
viene ritenuto inavvicinabile). Siamo in
una società che economisti e sociologi
definiscono ‘a clessidra’, per evidenziare
l’aumento spropositato della concentra-
zione delle ricchezze del Paese nelle

mani di pochi sempre più abbienti, l’im-
poverimento costante della classe media
e l’allargamento e lo sprofondamento
sempre più in basso dei ceti più poveri. 
I modi e i contenuti della maggior parte
delle leggi approvate dal Parlamento
italiano non sembrano affatto finalizzati
alla costruzione del bene comune

Leggi spesso tese alla risoluzione di pro-
blemi parziali, al perseguimento di fini
individuali o di parte (partiti, lobbies,
gruppi di privati, potenti di turno....).
Leggi che vanno a modificare (quando
non a stravolgere) nel profondo le forme
della convivenza della collettività (la
riforma della Costituzione o della
Magistratura) o il welfare state (la scuo-
la, il lavoro, le pensioni) senza  un per-
corso di ricerca di un consenso consape-

34



PROPOSTA EDUCATIVA 3/05 35

vole della maggior parte dei cittadini e
delle parti politiche. Leggi, o proposte di
Legge, che finiscono per ridurre il senso
della legalità, per depotenziare la lotta
alle mafie, per creare quello che alcuni
economisti definiscono il ‘nuovo ceto’
degli evasori fiscali (condoni, rientro
capitali dall’Estero, falso in bilancio,
impossibilità di confiscare i beni dei
mafiosi). 
Il ruolo sempre più preoccupante che vanno
assumendo i mass media nella nostra vita,
sulla scena sociale, politica ed economica

L’invasione della cosiddetta tv spazzatu-
ra, della quale vale la pena di richiamare
almeno due finalità. Quella economica,
connessa alla raccolta pubblicitaria,
attraverso discutibili criteri di controllo
del gradimento da parte del pubblico, che
diventa parametro per orientare l’intera
programmazione, anche del servizio
pubblico, la cui mission pare completa-
mente stravolta. Quella sociopolitica
(con chiari risvolti antropologici ed edu-
cativa), per cui si vuole consapevolmen-
te plasmare l’utente, il cliente, l’acquiren-
te passivo e tele-comandato, a discapito
(predeterminato) del fruitore critico del-
l’uomo, del cittadino, dell’essere pensan-
te e autonomo.  
La concentrazione monopolistica dei
mezzi (TV terrestre e digitale, radio,
giornali, pubblicità),  che non consente
un reale esercizio di libertà , tanto nella
produzione quanto nella fruizione dei
media. Libertà di programmazione: scel-
ta dei format e delle fiction secondo crite-
ri di qualità, individuazione dei condutto-
ri e dei giornalisti secondo criteri di com-
petenza ed autonomia intellettuale.
Libertà per un giornalismo di inchiesta
(che quasi non esiste più) che vada in
profondità, con onestà, rigore e compe-
tenza, ma senza timori di censure ed
epurazioni, che svolga il suo compito di

garante della democrazia reale, che con-
senta ai cittadini, appunto, l’esercizio
democratico del proprio controllo sull’u-
so legittimo del potere da parte di chi lo
detiene e lo esercita. Si pensi alle parole
del cardinale Tettamanzi, siamo alla “tv
delle parole, delle opinioni, senza più
fatti”, o ai ripetuti richiami del presiden-
te Ciampi ai giornalisti ad avere la ‘schie-
na dritta’.  
La preoccupante deriva di intolleranza nei
confronti degli stranieri, degli immigrati,
degli appartenenti a culture o etnie diverse

Chiusura identitaria che caratterizza i
mai sconfitti rigurgiti di razzismo, e di
antisemitismo in particolare (gravissi-
mo), ‘da stadio’, da parte di gruppi dalle
chiare matrici politiche, spesso dai lega-
mi potenti; il cui ruolo viene decisamen-
te e colpevolmente banalizzato dagli
addetti ai lavori. Rifiuto, emarginazione
ed aggressioni fisiche o verbali in molti
luoghi del Paese agli extracomunitari
meno abbienti, per il solo fatto di essere
tali. Incapacità, o mancanza di volontà
politica, di garantire un’accoglienza
dignitosa dal punto di vista economico
(un lavoro regolare e dignitosamente
retribuito), sociale (casa, scuola, luoghi
di ritrovo), umano (possibilità di eserci-
tare il proprio culto, in una parola, inte-
grazione) a immigrati  che, molto più
spesso di quanto si immagini, contribui-
scono col loro lavoro alla ricchezza di
una parte del nostro Paese.
Teorizzazioni  da parte,  non solo del-
l’uomo della strada, ma, persino, di alte
cariche dello Stato, di parlamentari, di
intellettuali, di opinion leaders, della dife-
sa dell’identità, (ora ‘italiana’, ora ‘euro-
pea’, ora ‘cristiana’) di protezione della
cultura o della religione, quest’ultima
colpevolmente strumentalizzata per giu-
stificare la separazione, la contrapposi-
zione, l’odio del diverso. 



PROPOSTA EDUCATIVA 3/0536

Il quadro che in maniera del tutto fram-
mentaria si è voluto tratteggiare ci inter-
roga seriamente. Assistiamo senza dub-
bio ad una disaffezione del  Paese reale,
ancor più grave quando allontana i gio-
vani, nei confronti della politica; aumen-
tano l’incomprensione e il senso di impo-
tenza rispetto alle ‘decisioni che conta-
no’; vi è una crisi del sistema rappresen-
tativo – partecipativo, una richiesta e
una tendenza ad una delega sempre
maggiore, un senso di onnipotenza di chi
detiene il potere, un’incapacità ad ascol-
tare le minoranze, a cercare larghe con-
divisioni, a ritrovare seppur faticosamen-
te la capacità di legiferare in base a valo-

ri il più possibile
rispettosi della
dignità della per-
sona, del bene
comune, della
giustizia e dell’e-
quità sociale. 
Interpellano con
forza le parole di
Benedetto XVI
a riguardo del
rapporto tra poli-
tica e giustizia,
nella sua prima
enciclica, Deus
caritas est: “il
giusto ordine
della società e
dello Stato è
compito centrale

della politica. Uno Stato che non fosse
retto secondo giustizia si ridurrebbe ad
una grande banda di ladri (...) la giustizia
è lo scopo e quindi la misura intrinseca di
ogni politica.”(n.28).
Si tratta di una questione che interroga
seriamente anche la comunità cristiana.
La democrazia, infatti, è il migliore dei
metodi possibili per l’affermazione dei
valori dell’umanesimo integrale, per un

personalismo solidale che ancora oggi
appare come orizzonte utile nella proget-
tazione di una ‘città dell’uomo’ più giusta
e pacifica; ma, proprio per questo, la
democrazia stessa va continuamente sot-
toposta al vaglio del discernimento criti-
co, continuamente ri-centrata in un fati-
coso percorso, nel quale i laici, credenti e
non, si mettono insieme cercando il mas-
simo bene comune, qui ed ora. In un per-
corso nel quale, alla lettura sapienziale
della realtà, segue, sì, la denuncia dell’of-
fesa alla dignità umana, ma ci si mette
anche all’opera per trovare strategie utili
ed efficaci per avvicinare il reale all’idea-
le, nella necessaria mediazione tra i
diversi orizzonti valoriali.
E’ la fatica quotidiana del discernimento
- a cui è chiamata anche la comunità dei
credenti - fatta di lettura, di informazio-
ne, di ascolto, di dialogo, di ricerca, di
pazienti, precari  tentativi di interpreta-
zione. “Il discernimento (...) va accom-
pagnato con un atteggiamento umile nei
confronti della verità, da cui nasce anche
attenzione verso gli altri e verso le condi-
zioni della loro esistenza, così che la
testimonianza non sia mai fonte di divi-
sione o di contrasto, ma sempre di edifi-
cazione.” (CEI, Idem, n. 16)
E’ la fatica di mettersi in gioco in sempre
perfettibili prove di progettazione, di
ri/costruzione di legami, tessuti, reti. Di
verità mai pienamente possedute, di per-
corsi e modalità  sempre da nuovamente,
umilmente, verificare;  pronti  a lasciarsi
falsificare, perché anche la comunità cri-
stiana non possiede il vangelo come una
soluzione storicamente definita, bensì si
sforza con tutti gli ‘uomini di buona
volontà’ di realizzarne una sua media-
zione culturale, contingente, e perciò
sempre ridiscutibile.
Scriveva Aldo Moro, nell’articolo pubbli-
cato su Il Giorno per la Pasqua del 1977,
l’ultima che visse prima di subire la vio-

UNO STATO

CHE NON

FOSSE RETTO

SECONDO

GIUSTIZIA SI

RIDURREBBE AD

UNA GRANDE

BANDA DI LADRI



PROPOSTA EDUCATIVA 3/05 37

lenza: «Non è importante che pensiamo
le stesse cose, che immaginiamo e spe-
riamo lo stesso identico destino; ma è
invece straordinariamente importante
che, ferma la fede di ciascuno nel proprio
originale contributo per la salvezza del-
l’uomo e del mondo, tutti abbiano il pro-
prio libero respiro, tutti il proprio spazio
intangibile, nel quale vivere la propria
esperienza di rinnovamento e di verità,
tutti collegati l’uno all’altro nella
comune accettazione di essenziali
ragioni di libertà, di rispetto e di
dialogo. La pace civile corri-
sponde puntualmente a que-
sta grande vicenda del
libero progresso umano,
nella quale rispetto e
riconoscimento emer-
gono spontanei, men-
tre si lavora, ciascu-
no a proprio modo,
ad escludere cose
mediocri per fare
posto a cose grandi».
Una fatica non
individuale,
ma comunitaria

Bisogna interro-
garsi, perciò, sulla
qualità della vita di
comunità. Se ‘le’
nostre comunità,
perciò anche quel-
la ecclesiale, non
assumano oggi,
proprio perché
siamo in un
periodo di crisi, i con-
notati dell’autoreferenzialità, della
chiusura, dell’autosufficienza, se non
tendano a trasformarsi in ente etico,
mediante l’imposizione di determinate
regole, linguaggi, categorie, meccanismi
(gerarchici e psicologici), silenzi, percor-

si formativi, penetrando le coscienze e
plasmandole, espropriandole della loro
autonomia. Bisogna avere il coraggio di
chiedersi se si è in presenza di un’ideolo-
gizzazione dell’appartenenza alla comu-
nità stessa. Sarebbe, per la comunità
ecclesiale, un tradimento del messaggio
evangelico: “La Chiesa non è solo il
luogo del bisogno di guarigione, di sereni-
tà, di pace,di armonia spirituale, di impe-
gno per il povero”  (CEI, idem, n. 3).
Un tale fenomeno non farebbe che asse-

condare quello civile e politico sopra
delineato, rendendo anche la

comunità dei credenti sterile,
quando non chiaramente
corresponsabile della grave
situazione tratteggiata. Nei
fatti, in un contesto di crisi
relazionale e comunicativa,
la dimensione comunitaria
spesso viene attuata all’in-
segna dell’autoreferenzia-
lità, della chiusura e del-
l ’ a s s o l u t i z z a z i o n e .
Sicché, da un lato,
nascono realtà comuni-
tarie che escludono l’al-
tro, il diverso, il nuovo;
di contro, sorgono
comunità che si asso-
lutizzano, assimilando
il proprio microcosmo
alla Verità. 
La ri/costruzione di
una ‘democrazia
giusta’, percorsi di
educazione ‘della’

ed ‘alla’ democrazia
chiedono, invece, comunità

non autocentrate, aperte, disponibili a
lasciarsi interrogare, mettere in crisi,
ricominciare; nel caso delle comunità
cristiane,  salde nel radicamento evange-
lico, nella chiara ed inequivocabile paro-
la di Gesù sull’uomo, nel rispetto indero-



PROPOSTA EDUCATIVA 3/0538

gabile della sua dignità, in ogni momento
e contesto della sua vita
Una fatica comunitaria di interpretazio-
ne e progettazione, di individuazione del
nucleo resistente e degli apparati contin-
genti, di cui liberarsi. La fatica di incon-
trare l’uomo reale e di amarlo nella sua
concretezza, nelle sue povertà, nei suoi
limiti, paure, precarietà... e di annunciar-
gli un amore una liberazione, una vita
altra, d costruire con lui percorsi di giu-
stizia, possibilità, futuro.
Una fatica di ricostruzione di tessuti di
comunità che accolgono, proteggono, for-
tificano, aprono orizzonti, formano alla
criticità, alla resistenza, alla dialogicità,
all’incontro, alla faticosa ricerca di cam-
mini e percorsi comuni.
Una fatica nel ricostruire luoghi, contesti di

partecipazione, di
significatività, di
acquisizione di
un pensiero auto-
nomo, di interlo-
cuzione efficace
col potere.
Si tratta di
‘imparar facen-
do’ ... progettare
il bene comune
richiede il corag-
gio di partecipa-
re, di  conoscere
le donne e gli
uomini del pro-
prio tempo, con-
dividerne consa-
pevolmente le
condizioni reali,

amarli e avere fiducia in essi, spendersi
con competenza e passione per coinvol-
gerli/si nell’elaborazione di progetti
comuni, per la crescita di una città diver-
sa; avere il coraggio di scommettere sulla
possibilità di una convivenza civile che
sia arricchimento reciproco e non difesa

dell’acquisito, del particulare, del proprio
particolare interesse (individuale, di ceto,
di partito, di nazione, di comunità eccle-
siale...); che sia  incontro di differenze,
ricerca di un fine comune, di mezzi con-
divisibili, senza la presunzione di posse-
dere una verità da imporre.
Si tratta di realizzare l’apertura di nuovi
spazi, di nuove piazze (che sono le nostre
comunità?) nelle quali facilitare l’incon-
tro, il dialogo, l’acquisizione di un pensie-
ro critico, il confronto tra i diversi (idee,
culture, religioni, generazioni...), l’elabo-
razione di proposte, la capacità di formu-
larle con linguaggi nuovi, di renderle
appetibili ed interpellanti per chi ‘decide’.
Progetti fedelmente ed intelligentemente
perseguiti, ricchi di carica ideale, di abili-
tà e competenze, potenziamento della
capacità di cooperare, utilizzando tutte le
risorse disponibili, nello spirito della cor-
responsabilità, con la capacità di andare
anche contro i propri interessi particolari,
sapendo mediare le idealità per persegui-
re obiettivi intermedi (non compromessi,
ma avvicinamenti graduali all’ideale...). 
In questa fatica ... non ci sono ‘puntelli’
umani, ma solo il coraggio della ricerca,
radicato per i credenti nel nudo Vangelo,
nella sua forza mite...
«Vivremo sempre di più la nostra fede
senza puntelli, senza presidi di sorta,
umanamente parlando. Destinati a vive-
re in un mondo che richiede la fede pura.
Potremo attingere soltanto alla fede
pura, senza poggiare in nessun modo su
argomenti umani. Nessuna ragione, nes-
sun sistema di pensiero, nessuna organi-
cità culturale, nessuna completezza e
forza di pensiero organico, costruito,
potrà presidiare la nostra fede. Sarà fede
nuda, pura, fondata solo sulla parola di
Dio considerata interiormente. Non
potremo attingere a niente, a nessuna
sintesi, a nessuna  summa. Può darsi che
i geni, che l’umanità può ancora far

SI TRATTA DI

REALIZZARE

L’APERTURA DI

NUOVI SPAZI, DI

NUOVE PIAZZE

NELLE QUALI

FACILITARE

L’INCONTRO

E IL DIALOGO



nascere dal suo seno, possano esprimere
una nuova sintesi culturale adeguata al
Vangelo. Ma è molto, molto, molto, sem-
pre più difficile. E non avremo il confor-
to in nessuno dei piccoli nidi sociali che
siano omogenei e sostengano la nostra
vita evangelica. Come non lo avremo più
nessuno di noi nel nostro Paese. Quegli
ultimi nidi, quelle ultime nicchie “covan-
ti” ed un poco facenti calore, un certo
tepore...sarà molto difficile che si ripro-
ducano. E invano si cercherà di ripro-
durli. Anzi, ogni tentativo di ricostituire,
o di dar da bere che si può ricostituire
una sintesi culturale o una organicità
sociale che presidi e che difenda la fede
sarà sempre un tentativo illusorio,

...anche se una certa tentazione è sempre
rinascente. Forse già in questi giorni si
cerca di preparare nuovi presidi, nuove
illusioni storiche, nuove aggregazioni che
cerchino di ricompattare i cristiani. Ma i
cristiani si ricompattano solo sulla parola
di Dio e sull’Evangelo!. E sempre più
dovremo contare esclusivamente sulla
parola del Signore, sull’Evangelo riflettu-
to, meditato, assimilato. (...)  Sì, c’è la
Chiesa, ma anche essa se non si fa più
spirituale, anziché cercare dei sostegni,
dei puntelli (...) la Chiesa stessa se non si
fa più spirituale non riuscirà ad adempie-
re alla sua missione di collegare vera-
mente i figli del Vangelo!» 

(Vittorio Bachelet)


