VISIONI

Elio Girlanda

IL CINEMA MIGRANTE:

La costruzione di nuove comunita edu-
canti fra i tanti “Io” e i tanti “Noi” trova
al centro della nostra esperienza la sfida
quotidiana e urgente dell'immigrazione,
fra intolleranza, integrazione ed esiti in-
terculturali. Non ¢ quindi casuale il fatto
che il cinema italiano, e non solo, ponga
sempre piu attenzione agli aspetti dram-
matici del tema legati all’attualita, come
gli sbarchi sulle nostre coste e il soggior-
no dei “clandestini” in un Paese che ha
visto crescere I'immigrazione in poco pil
di dieci anni del 1.000%. Ledizione 2011
del Festival di Venezia ha ben registrato il
fenomeno in crescita, presentando diver-
se opere, anche straniere, € premiando
con la giuria internazionale uno di questi
titoli, a dimostrazione della rilevanza del
tema e della qualita del risultato. A tal pro-
posito, i critici di Le Monde hanno scritto
di un “genere in sé” ormai. LLa novita &
data anche dal fatto che per la prima vol-
ta si misurano sullo stesso nodo dramma-
turgico e sociale sia maestri ottuagenari
come Ermanno Olmi sia giovani esor-
dienti, come Andrea Segre con Io sono Li,
sull’integrazione, anche sentimentale, tra
veneti e cinesi a Chioggia, o Guido Lom-
bardi con La-bas. Con il mare negli occhi,

PROPOSTA EDUCATIVA 1/11

premiato ancora a Venezia come Migliore
Opera Prima, sugli africani uccisi a Ca-
stelvolturno dalla camorra come gesto
dimostrativo. Ci sono stati anche un film
di genere come la commedia fantastorica
Cose dell’altro mondo di Francesco Patier-
no, dove s’immagina un Nordest privo di
lavoratori immigrati, ¢ un’opera “fuori
genere” perché tratta da e girata come un
fumetto, L'ultimo terrestre di Gipi, dove si
mostra 'arrivo degli alieni ovvero degli
“altri” nel nostro Paese. In particolare, il
percorso di due opere simili (non a caso
entrambe patrocinate dall’Alto Commis-
sariato delle Nazioni Unite per i Rifugiati
— UNHCR - Ufficio per il Sud Europa)
si presta non solo a una buona visione,
ma anche a significativi sviluppi per la
riflessione, nei possibili raffronti con la
cronaca, la comunicazione televisiva e la
saggistica.

Lisola che non e

Il regista Emanuele Crialese, tornato
sull'isola di Lampedusa dopo avervi girato
Respiro nel 2009, la ritrova profondamen-
te cambiata, diventata ormai una “terra
di frontiera”. Cosi egli racconta: «Relitti

55



di barche mezze affondate, in attesa di es-
sere cancellate dal mare, motovedette con
cannoni e mitragliatrici, confusione e di-
sperazione. Rimango sull’isola ad aspet-
tare... Dopo 21 giorni alla deriva, appro-
da a Lampedusa un barcone carico di pit
di settanta persone. Sepolte dai cadaveri
dei compagni di viaggio, soltanto cinque
sono sopravvissute. Tra questi ¢’¢ un’uni-
ca donna: Timnit T. Vado a cercarla. La
trovo sorriden-
te, dice di esse-
re nata una se-
conda volta.
Sono anni or-
mai che osser-
vo le immagini
di questi bar-
coni che ap-
prodano sul-
le nostre coste,
che ascolto i
racconti  dei
sopravvissuti,
di coloro che
sono  riusci-
ti a “rimane-
re a galla”. La
stampa  par-
la di “eso-

do”, “tsuna-
mi  umano”,
“clandestini-

b

ta”, “immigra-
zione”. Guar-
dando Timnit
mi sembrano
parole vuote. Lei non porta quei nomi.
Non corrisponde a quelle parole. Timnit
ha lo sguardo di chi ha rischiato la vita
per cambiare la sua storia, ha attraversa-
to il mare, un’altra odissea, un altro viag-
gio verso I’evoluzione. Finché ci sara vita
sulla terra gli uomini partiranno per mi-
gliorare loro stessi. Il movimento ¢ azio-
ne e I'azione ¢ conoscenza. Come si pud

56

negare a un uomo il diritto di andare, di
cercare, di conoscere e quindi di evolver-
si? Come raccontare una storia e uscire
da parole come “clandestino” o “ emigra-
to” o “extracomunitario”’? Una mattina
mi sveglio pensando a una frase: “C’era
una volta”».

Quindi, dall'incontro reale di un regista
con una clandestina in fuga forse dall’E-
tiopia, dallo sguardo penetrante e dal
volto dolente (una “Madonna nera” che
interpreta se stessa nel film, raccontando
la sua “vera” storia di lunghissima fuga
attraverso il Sahara fino al terribile viag-
gio in mare alla deriva con 73 morti € con
soli 5 sopravvissuti), nasce Terraferma
(2011) che ha ricevuto a Venezia il Pre-
mio speciale della Giuria. Su un’isola del
Mediterraneo una povera famiglia di pe-
scatori (che ricorda quella dei Malavoglia
nel Verga) sceglie il turismo come fonte
sicura di denaro, in alternativa alle scarse
risorse fornite dalla pesca. Tuttavia, il ri-
trovamento in mare di alcuni emigranti in
fuga su un gommone e il parto imprevisto
di una giovane donna africana pongono,
dapprima, I’anziano capofamiglia Ernesto
(interpretato dal noto “puparo” Mimmo
Cuticchio), poi la nuora Giulietta e I'in-
genuo nipote Filippo davanti a una scelta
sofferta: soccorrere, solidarizzare, apren-
dosi agli sconosciuti oppure abbandonarli
e denunciarli alla polizia. Pur dotandosi
di ambientazioni assolutamente realisti-
che (Linosa), come le facce (attori € non
attori siciliani), i dialoghi (in dialetto) e al-
cune situazioni (I’assemblea democratica
di paese con i pescatori che decidono cosa
fare), Crialese, che gia s’¢ misurato con
un racconto d’invenzione € in costume
sull'immigrazione italiana (Nuovomondo,
2006), fa una scelta stilistica decisa. Dalla
fotografia satura con colori forti ¢ medi-
terranei alla musica dalle melodie strug-
genti, dal taglio delle inquadrature con un
lavoro soprattutto su primi e primissimi

PROPOSTA EDUCATIVA 1/11

piani fino al montaggio, spesso ellittico, la
trasformazione che vive in particolare il
ventenne Filippo avviene con un tono fa-
volistico, sospeso tra realta e mito, anche
se un po’ estetizzante o patinato, e a tratti
schematico.

Per questi ultimi motivi la critica italia-
na non ha accolto con favore il film che,
pero, vuol essere molto esplicito € innova-
tivo sul tema, spesso nascosto o stravolto
dai media ufficiali. <Non ¢ un film sull’im-
migrazione, ma una narrazione per me-
tafore di certe dinamiche umane che si
mettono in moto nei confronti dell’Altro,
lo Straniero», chiarisce il regista. Infatti
il punto di vista del racconto ¢ tutto cen-
trato sulla famiglia di pescatori e sui loro
conflitti o contrasti, non sugli immigrati
«ma su di noi. Su chi cerca la propria Ter-
raferma», dichiara ancora Crialese. Cosi,
I’“Io” che si confronta con I'altro, diventa
“Noi”, perché ci si riconosce tutti in un
comune destino. Cosi, il nonno Ernesto
non puo che accogliere i naufraghi come
la legge misericordiosa del mare vuole, la
vedova Giulietta attraverso il suo nome
dato alla bambina neonata ritrova se stes-
sa nella profuga africana e il giovane Fi-

PROPOSTA EDUCATIVA 1/11

lippo, dopo alcuni errori e incertezze, si
dimostrera determinato nella sua missio-
ne salvifica. La chiave simbolica, allora,
che apre e chiude il film (il mare come
metafora della realta o del mondo, dove
I'antica legge dell’accoglienza, la forza
delle tradizioni e I'antico codice d’onore
sono messi alla prova dalla complessita
della modernita come delle leggi umane
con il barcone sequestrato per «favoreg-
giamento dell'immigrazione clandestina»,
quindi la navigazione come metafora del-
la crescita o dell’esperienza), diventa un
modo diretto, poetico ma privo di retorica,
per poter parlare a un pubblico piu vasto:
“oltre l'orizzonte” dei luoghi comuni e
delle reazioni piu facili o pitt comode.

villaggio di Olmi

Tornato a dirigere un lungometraggio
dopo una parentesi documentaristica
(Rupi del Vino, 2009; Terra Madre, 2009)
€ in continuita con il suo “grido di denun-
cia” contro un sapere (una fede?) fondato
solo sui libri che dimentica i poveri cri-
sti 0 il «Ciristo delle strade» (Centochiodi,
2007), Olmi firma con Il villaggio di car-
tone il suo apologo forse piu “evangelico”,
rivolto com’¢ non solo alla comunita dei
credenti ma a tutti, indistintamente. Le
polemiche, infatti, suscitate dal film, in-
torno a una presunta accusa nei confronti
della Chiesa e delle istituzioni ecclesiali,
se non addirittura verso il Vangelo, non
sono fondate. Il sottotitolo del film recita:
Diabasis, la parola che si fa atto. Ne spiega
il senso profondo lo stesso regista: «Non
pit la chiesa delle cerimonie liturgiche,
degli altari dorati, bensi Casa di Dio dove
trovano rifugio e conforto i miseri e de-
relitti. Saranno costoro i veri ornamenti
del Tempio di Dio. E pure la vita del vec-
chio Prete trovera nuove vie della carita,
della fratellanza, e persino del coraggio di
compiere quegli atti d’amore che chiedo-

57



no anche il sacrificio estremo, quale alto
significato della consacrazione sacerdo-
tale. Ha inizio un tempo in cui il mondo
ha bisogno di uomini nuovi e giusti per
smascherare 'ambiguita di tanto spreco
di parole con l'oggettivita degli atti e dei
comportamenti».

Sempre Olmi aggiunge una dichiara-
zione di un laico, Indro Montanelli: «...
I'unica vera grande rivoluzione avvenu-
ta nel nostro mondo occidentale ¢ quel-
la di Cristo il quale dette all'uomo la
consapevolezza del Bene e del Male, e
quindi il senso del peccato e del rimor-
so. In confronto a questa tutte le altre
rivoluzioni — compresa quella francese e
quella russa — fanno ridere» (Domenica
del Corriere, 15 ottobre 1968). Inoltre &
vero che il regista, presentando il film, ha
detto che i cattolici devono ricordare di
essere cristiani, «anzi un’azione teatrale
con piul emozione che semplice spettaco-
lo», e che a 80 anni egli parla da nonno e
per questo vuole cambiare il mondo. Ma
¢ altrettanto vero che questo film, come
dichiara ancora Olmi, intende parlare di
tutte le “chiese” arroccate e idolatriche,
anche quelle laiche, ideologiche, econo-
miche, culturali o educative che siano,
«dalla Borsa ai partiti»: «Cos’¢ la Borsa
di Milano se non una chiesa con al cen-
tro il dio-denaro? Sono strutture nelle
quali troviamo rassicurazione, perché ci

58

permettono di non decidere, di non assu-
merci responsabilita. In un certo senso
propongono idoli e c¢i fanno tutti idolatri»
(Nuovo Quotidiano di Puglia, S5 ottobre
2011).

In una chiesa (un brutto edificio di ce-
mento grigio) dismessa d’imperio per
mancanza di fedeli e privata degli arredi
sacri, delle immagini e di un crocifisso ad
altezza d’uomo, 'anziano parroco (I’at-
tore Michael Lonsdale, co-protagonista
del bel film francese Uomini di Dio di
Xavier Beauvois nel 2010) rifiuta d’an-
darsene. Cosi, egli si rinchiude nella ca-
nonica per non svuotare il luogo anche di
senso e ridare spirito nuovo alla propria
missione, rimanendo isolato rispetto a
tutti, sacrestano e autorita compresi. A
ritrovare un significato al luogo ¢, pero,
un gruppo di migranti africani che con le
poche panche rimaste e dei semplici car-
toni v’'installa un vero e proprio villaggio
di sopravvivenza. Sono loro a recupera-
re il fonte battesimale, utile a raccogliere
dal tetto un elemento fondamentale per
la vita, come 'acqua piovana, € a per-
mettere all’anziano sacerdote di ridare
senso al Mistero. Cosi, la crisi e i dubbi,
che il parroco vive gia da tempo, sem-
brano risolversi nei volti, negli occhi, nel
dolore fisico e psichico dei nuovi “fedeli”
che invocano il diritto d’asilo, un tempo
riconosciuto ai luoghi sacri, € che incon-

PROPOSTA EDUCATIVA 1/11

trano finalmente quella carita che ¢ sem-
pre piu forte di ogni proclama politico o
legge umana.

La fotografia pittorica del film contribu-
isce a far addensare sugli immigrati non
solo i rimandi simbolici alla pittura clas-
sica a soggetto religioso, ma anche quel-
li pit esplicitamente evangelici, come la
Nativita attraverso il canto di Adeste Fide-
les del prete davanti al parto della madre
clandestina (una scena analoga al film di
Crialese), fino a una nuova crocefissio-
ne. La stessa messa in scena, tra una re-
citazione fatta di silenzi € un montaggio
dal ritmo lento, quasi a quadri fissi, as-
somiglia a una Sacra Rappresentazione,
a volte didascalica a volte lirica, ma pur
sempre efficace e diretta. Nel carosello
infernale del finale con poliziotti ed elicot-
teri a caccia di uomini migranti in fuga,
il villaggio (la chiesa sconsacrata diventa-
ta luogo d’incontro per culture diverse) &
di nuovo “fatto di carne”, ieri come oggi.
Olmi, pit che denunciare, vuole provoca-
re, andando oltre i riferimenti realistici o
di fede. Come aveva fatto in precedenza
attraverso il mondo contadino del suo ca-
polavoro, Lalbero degli zoccoli (1978), 'au-
tore, che qui si avvale di “considerazioni”
di Claudio Magris e Gianfranco Ravasi,
intende risvegliare le coscienze di tutti,
attraverso una rilettura “urgente” della
parola evangelica con il sacrificio del pro-
tagonista di fronte al “dramma epocale”
dell'immigrazione, di quel rappresentante
di Dio che paga con la solitudine il corag-
gio di scelte coerenti. E tutto questo al di
l1a di ogni altra lettura, pur teologicamente
corretta.

A tal proposito il critico Roberto Escobar
nota: «Alla fine il vuoto e il niente della
chiesa sembrano avere un senso nuovo,
e certo esprimono una nuova pieta. Ben
se ne accorge il vecchio prete, ma senza
che gliene venga motivo di acquietarsi, né
di sgravarsi il cuore. Il suo dubbio antico

PROPOSTA EDUCATIVA 1/11

permane, e forse s’acuisce. Quegli uomi-
ni, quelle donne e quei bambini non valgo-
no per lui come una conferma inaspettata
della fede. Il loro dolore non lo risarcisce
dell’assenza di strumenti di culto e di riti
religiosi. Ai suoi occhi si presenta invece
con una terribilita che non si trasfigura
in altro, e che resta invincibilmente se
stessa. Non c’¢ via d’uscita consolatoria,
nell'immagine del villaggio di cartone, e
neppure nella sua inaspettata somiglian-
za a un presepe in attesa che rinasca un
Cristo delle strade. Non c¢’¢ perché - e
forse finché — quei poveri cristi non ne
hanno dal loro abbandono. Ed ecco che,
d’'improvviso, il mondo esterno pretende
di entrare in quel luogo chiuso, assediato.
Un gruppo di uomini in divisa — pit ener-
gumeni intruppati come squallide ronde
che militari o poliziotti —, sono impegnati
con zelo tristo nella loro caccia all’'uomo.
E la legge, sostiene il capo. E con questo
immagina d’essere nel giusto. Il vecchio
prete resiste, € impedisce che 'odio entri
nella sua chiesa. Ma non lo fa come prete,
o almeno non in primo luogo come pre-
te. LLa sua fede resta in balia del dubbio,
certo. Ma lui sa e dice che non occorre la
fede per fare il bene. Anzi, sa e dice che
“il bene ¢ piu della fede”. E questo gli da
il coraggio e il diritto di chieder conto di
tutto quel dolore: di chiederlo al cospet-
to di Dio, e ancora piu al cospetto degli
uomini» (Il Sole 24 Ore, 9 ottobre 2011).
Percio il film si chiude con una frase che
sembra il giusto commento alla profonda
crisi morale e culturale che stiamo viven-
do tutti insieme: «Se non cambiamo il
corso impresso alla storia, sara la storia a
cambiare noi».

L'agenda mediatica
Quindi entrambi i film, sia pur con toni di-

versi, contribuiscono a presentare 'immi-
grazione non piu e solo come un problema,

59



ma come una vera e propria opportunita.
E cio che avviene quotidianamente e negli
ambiti di vita pitt comuni, compresi quelli
educativi. Enzo Bianchi, recensendo un
libro di dialoghi interreligiosi ed esperien-
ze sul campo (Cortesi-Nerozzi, 2011), ci
ricorda che «come tutti i fenomeni proble-
matici, 'immigrazione ¢ anche - e forse so-
prattutto — un’opportunita: infatti, suscita
si un duplice “spaesamento”, in chi arriva
come straniero
come in chi lo
accoglie e “non
riconosce piu i
confini familia-
ri del proprio
ambiente”, ma
al  contempo
smuove situa-
zioni cristalliz-
zate, obbliga
a verificare la
solidita di con-
vincimenti etici
e civili, arric-
chisce il comu-
ne tessuto cul-
turale, desta
interrogativi
fecondi in am-
bito religioso.
E questo senza
clamori o ini-
ziative eclatanti, ma semplicemente attra-
verso il vissuto quotidiano, I'intrecciarsi di
storie e di individui, lo scambio naturale tra
i banchi di una scuola, le impalcature di un
cantiere o le corsie di un ospedale» E anco-
ra. «Se un primo volume — Migrazioni, se-
gni dei tempi — aveva per cosi dire fotografa-
to la situazione, questa seconda raccolta si
addentra nei dettagli e offre piste di fecon-
do arricchimento. Filosofi, sociologi e teo-
logi, laici, cristiani ¢ musulmani dialogano
su alcuni snodi fondamentali del fenomeno
migratorio: il rapporto tra identita e ospi-

60

talita, il paradigma biblico dello straniero
e dell’esodo, lo straniero percepito come
«altro» e stimolo alla relazione nella scia
di pensatori come Ricoeur, Buber e Jabeés.
Il rapporto con lo straniero, inoltre, sol-
leva anche «questioni etiche e politiche»,
cosi come le migrazioni possono suggerire
nuovi percorsi alle Chiese stesse che alcuni
contributi delineano con sapienza» (Tutto-
libri de «La Stampa», 3 settembre 2011).

Su tutto questo s’interroga il film di Olmi a
provocare, se non altro, da un punto di vi-
sta religioso, una presa di coscienza radica-
le delle proprie responsabilita che investe
anche laici € non credenti, con inevitabili
ricadute sul piano politico e mediatico. 11
sociologo Ilvo Diamanti, a proposito delle
conseguenze sulla comunicazione e 1'edu-
cazione, sottolinea che nel nuovo cinema
italiano pit che solo 'attenzione al “mate-
riale” offerto dal problema (le biografie e
le “storie” degli immigrati, I'incontro con le
comunita locali, con gli “italiani”), «conta,
altrettanto e forse di piu, 'intento di sfida-
re il Pensiero Unico veicolato dai media e
propagandato dal populismo di destra — in-
fluente nella maggioranza di governo. La
Paura dell’Altro come tema per conquista-
re il consenso e l'audience» (la Repubblica,
12 settembre 2011). Infatti, se i dati euro-
pei sulla televisione confermano che, men-
tre nel resto d’Europa le notizie relative
all'immigrazione occupano il 3% del totale
nei telegiornali pubblici di prima serata, in
Italia la percentuale sale al 13,9%, resta
elevata la distanza tra I'agenda mediatica e
le preoccupazioni reali dei cittadini. In una
sorta di comunicazione eterodiretta, quin-
di, sulla sfida culturale, educativa, sociale
e politica dell'immigrazione, cresce la “co-
struzione” politica e mediale dell'insicu-
rezza. Cosi, come nelle analisi dei sociologi
piu attenti, anche i nostri cineasti parlan-
do di immigrati, «in realta, parlano di noi.
Sperduti e spaesati nel Paese di Terrafer-
ma» (I. Diamanti).

PROPOSTA EDUCATIVA 1/11

Terraferma (talia/Francia 2011), di EMANUELE CRIALESE, col., 88 min., distribuzione 01 DISTRIBUTION.
11 villaggio di cartone (Italia 2011), di ERMANNO OLMI, col., 87 min., distribuzione 01 DISTRIBUTION.

A. Corresl-S. Nerozzi (A cura i) (2011), Migrazioni, incontro con Paltro. Identita alterita, accoglienza, Nerbini, Firenze,

frutto delle iniziative del Centro Espaces “Giorgio La Pira” di Pistoia.

PROPOSTA EDUCATIVA 1/11

61



