
27

uardo con simpatia (ma anche 
con lucidità) al nuovo movi-
mento degli indignati. Certo, 

C’è qualche ragione di preoccupazione 
per una possibile deriva antipolitica, o per 
l’azione di marginali frange violente, che, 
spinte da diverse (e non tutte giustificabili) 
passioni, ne devino la forza innovativa, la 
legittima (è il commissario Draghi a dirlo) 
richiesta di giustizia, equità, ripensamen-
to delle politiche economiche sociali e am-
bientali. Mi viene in mente, però,  il vate 
della non-violenza, M.L. King: «Vi scon-
giuro di essere indignati». È sentimento 
alto l’indignazione. Che in Italia scarseg-
gia. Siamo, piuttosto, assuefatti, narcotiz-
zati. Spenti da trent’anni di tv spazzatura  
e politica spettacolo il senso critico, la fa-
tica della conoscenza, lo sforzo di capire-
denunciare-“impegnarsi per”. Spettatori 
passivi, consumatori egoisti, utenti addo-
mesticati, più che cittadini. Fiaccati da no-
tizie, numeri, immagini, tempeste di noti-
zie e smentite, plastici e morti ammazzati 
d’occasione. Finte liti tra ‘amici’, ‘uomini 
e donne’, politici salottieri e giornalisti 
proni. Vedo, perciò, in questo scendere in 
piazza, in questo dire/pensare/esserci uno 
spiraglio, un po’ di aria fresca, segnali di 

Mirella Arcamone

nuova partecipazione. penso alle piazze 
degli indignati, appunto, delle donne, dei 
lavoratori, degli studenti, ai referendum 
di qualche mese fa, ai tanti volontari, non 
ultimi i giovani che hanno ripulito Ge-
nova dalle conseguenze di una pessima 
politica. L’indignazione è segno di una 
coscienza ancora viva, e il sonno della 
coscienza – ne abbiamo avuto tristissime 
esperienze nello scorso secolo – è utero di 
ogni orrore. È chiaro, non basta indignar-
si, ma si comincia da lì, dal non subire, 
dal constatare l’ingiustizia, il dolore dei 
tanti. Poi, è chiaro, tocca capire, studiare, 
persino sognare. Per progettare soluzioni 
nuove, nelle micro e macrosituazioni. Im-
maginare un mondo in cui una sinergia di 
forze sane, limpide – per quanto limitate 
e perfettibili – sotto il segno dell’interesse 
generale, si adoperi per il maggiore bene 
comune possibile, qui ed ora. Una siner-
gia alla quale i cristiani dalla fede ‘nuda 
e pura’ (come li voleva Dossetti) possono 
portare linfa di gratuità, impegno rigoroso 
e disinteressato, generosa donazione delle 
proprie competenze, radicalità evangelica 
senza radicalismo ideologico.
Un po’ come accadde ai tempi della rico-
struzione nel dopoguerra. In quel tempo 

L’IMPEGNO DEI CREDENTI
per la città dell’uomo

G

PROPOSTA EDUCATIVA 1/11

A PROPOSITO DI...



2928

in cui dai campi di sterminio si alzava 
la domanda: “esiste ancora l’uomo?”, 
e poi: “ci potrà essere futuro per questo 
Occidente?”, in Italia si riuscì a mette-
re insieme storie, idealità anche molto 
diverse, unificate in una più alta sintesi, 
faticosamente, oltre i giochi di potere e la 
distribuzione delle poltrone – meschinità 
che accompagnarono anche quei tempi, 
ma che non prevalsero. Ebbero la meglio 
il bisogno e la necessità di ricostruire, di 
ripartire, dopo un tempo di straordinaria 
sofferenza: “l’aver sofferto insieme era al 
fondo di questa capacità di riuscire a scri-
vere insieme dei valori umani validi per 
tutti” (O. L. Scalfaro). C’era il desiderio 
di esserci e di dar corpo alle migliori ri-
sorse, personali, ideali, per darsi insieme 
una speranza di futuro. Siamo forse, oggi, 
in un tempo altrettanto grave. Ed è im-
portante averne percezione piena, darsi 
lucida consapevolezza di un male diffuso 
e potente; di una sofferenza che, solo se 
riconosciuta e condivisa, può dare origine 
ad un riscatto coeso, l’unico possibile – 
come ostinatamente va ripetendo il Presi-
dente della Repubblica. L’inquietudine, la 
paura del futuro, le difficoltà economiche 
sono state in questo Paese lungamente  
vissute e fatte percepire come problemi 
strumentalmente posti da una parte po-
litica, si è voluto fingere non ci fossero, 
si è voluto dire e far credere che la crisi 
economica non avrebbe coinvolto l’Italia. 
E nel frattempo, il debito aumentava, la 
disoccupazione e il precariato bruciavano 
le energie migliori del Paese, la coesione 
sociale si frantumava. Dal canto loro i più 
ricchi (del Paese, ma anche del Pianeta) 
affrontavano la crisi attraverso l’egoistica 
difesa dei propri privilegi e si alimentava 
strategicamente l’odio tra gruppi socia-
li, etnici, religiosi, tra generazioni, sessi, 
tra i diversi Nord e i tanti Sud. L’umanità 
“vive in questo tempo uno dei paradossi 
più preoccupanti: mentre si raggiungono 

sempre nuovi traguardi in campo econo-
mico, scientifico e tecnologico, la pover-
tà non cessa di crescere” (CEI). Siamo 
di fronte a evidenti sintomi di decadenza 
globale.
In un Occidente che ha posto nel profitto 
il valore prioritario, al quale sacrificare 
uomini e futuro, che si è affidato ad ipote-
tiche leggi di auto compensazione del ca-
pitalismo  – persino il Presidente Obama 
oggi finalmente afferma che il mercato 
non può essere lasciato alle sue leggi. In 
un Paese, poi, che ha fatto del successo, 
del denaro, del potere ad ogni costo i miti, 
gli ideali per cui spendere la propria vita. 
Dove ci si fa un vanto della furbizia e la 
disonestà viene esibita, la corruzione le-
galizzata, banalizzato il conflitto tra gli 
interessi personali e quelli pubblici (con 
la chiara  prevalenza dei primi), norma-
lizzato l’esposizione e il commercio dei 
corpi femminili. In un Paese che insegna 
ai suoi figli il disprezzo per ogni idea di 

giustizia, solidarietà, accoglienza, consta-
tiamo al tempo stesso, insieme ed oltre la 
crisi economica,  una deriva culturale e 
un impoverimento radicale dell’etica pub-
blica (don Ciotti).
Ognuno è sempre più solo, la comunità 
è fratturata sotto un martello che la sbri-
ciola. Sortirne da soli è egoismo, sortirne 
insieme è la politica (don Milani). Un tale 
tempo chiede una scelta esigente, com-
porta per i cristiani il dovere della coeren-
za e della testimonianza, che presuppone 
una conversione radicale di mentalità e 
di vita, uno stile sobrio ed essenziale, e 
la capacità di mettere in crisi valori do-
minanti, criteri di giudizio, mode corren-
ti. una chiesa libera dalla stretta e dalle 
lusinghe del potere, fondata sulla parola 
di Dio, forte perché disarmata, corag-
giosa perché debole, ma fiduciosa nella 
forza dello Spirito, aperta al mondo per 
essere luce e sale della terra. Siamo in 
grado come credenti di tirar fuori queste 
energie, di riconoscerci coessenziali nel-
la costruzione del futuro? Di discutere, e 
magari confliggere, per il massimo bene 
comune possibile, rinunciando a posizioni 
precostituite e a privilegi di parte? Urge 
un tempo di rinnovata coesione sociale, 
senza nascondersi la fatica della costru-
zione; una coesione nella quale gli ideali 
non diventino porte chiuse, valori da sbat-
tere sulla faccia dell’altro per chiudere la 
discussione senza migliorare nulla, nella 
quale i principi di libertà, di giustizia, di 
partecipazione e di solidarietà diventino 
ancora unificanti, proprio come furono il 
filo rosso che poté cucire storie e culture 
così diverse ai tempi della scrittura della 
Costituzione.
Come ha sostenuto Scoppola, c’è “neces-
sità che anche tra credenti si apra un con-
fronto serrato  e non solo partitico. Che 
si ricreino sedi stabili di incontro. L’esa-
sperarsi della prospettiva soggettivistica 
costringe a confrontarsi con il dilemma 

dell’uno e dei molti: da un lato cresce la 
domanda di un superamento dell’isola-
mento individualistico e di una più forte 
prospettiva comunitaria, ma dall’altro 
cresce anche l’insofferenza del singolo 
per ogni vincolo che non sia maturato 
nella coscienza”. C’è da trovare strade 
attraverso le quali il desiderio legittimo di 
felicità individuale, il sogno personale si 
intrecci, si faccia tessuto  del ben-essere, 
del ben-vivere dei molti. Le vie attraverso 
le quali le scelte dell’oggi siano solidali con 
il domani ed i suoi protagonisti. I modi per 
cui i sacrifici siano condivisi e condivisi-
bili, perché equi e apportatori di un bene 
più alto e diffuso. Qui i credenti devono 
essere in prima linea. Urge «una proposta 
capace di interpretare quelle aspirazioni 
etiche e religiose, per la pace, la respon-
sabilità individuale, il rispetto della vita, la 
giustizia e la carità che, se non sono esclu-
sive dei cattolici, rappresentano per essi 
la ragione fondamentale per spendere in 
politica il nome di credenti» (Scoppola). 
Bisogna sempre nuovamente convertirsi, 
tornare ai fondamenti. A livello personale 
e comunitario non si possono fare scon-
ti, non sono ammesse ipocrisie o doppie 
verità, nessun desiderio di occupare posti, 
di ottenere favori o benefici, di spartire 
pietanze al tavolo dei potenti. Ci è chiesto 
oggi il coraggio di sbugiardare le nostre 
ipocrisie, le debolezze di una comuni-
tà ecclesiale che troppo spesso non ha il 
coraggio della martyria, della denuncia di 
ogni ingiustizia e della rinuncia profetica 
ai propri privilegi e benefici, della revisio-
ne della vita e della mentalità di comunità, 
della conversione al vangelo della spolia-
zione, all’uomo, ai poveri. Il coraggio di 
un’alterità prima vissuta (a livello perso-
nale e comunitario) e poi denunciata/an-
nunciata... nell’economia, nella politica, 
nella vita civile. Da qui si può e si deve 
pensare ad un nuovo impegno in politica 
caratterizzato da serietà, competenza, 

PROPOSTA EDUCATIVA 1/11PROPOSTA EDUCATIVA 1/11



3130

gratuità. Un impegno dei singoli e delle co-
munità. Fatto di luoghi dell’elaborazione. 
Cento, mille luoghi sul territorio – ecco un 
impegno concreto – della conoscenza cri-
tica, seria delle questioni, dello studio del 
dibattito appassionato, della fatica di com-
prendere le dinamiche complesse, dell’ap-

profondimen-
to scientifico 
dei problemi 
e delle solu-
zioni possibili. 
Del coraggio 
delle ipotesi 
perfettibili e 
condivisibili. 
Luoghi dove 
le generazioni 
si incontrano 
e si racconta-
no, dove nuo-
ve passioni ed 
entusiasmi so-
piti si riaccen-
dono, dove si 
impara la cura 
per l’uomo e 
per la città, 
dove si studia-
no i problemi 
e le soluzioni. 
Viene dai più 
alti gradi del-
la gerarchia, 
infatti, l’esor-
tazione ai cat-
tolici italiani 
ad un impegno 

più significativo, diretto, pieno alla vita 
politica del Paese. E fa discutere dentro 
e fuori la comunità dei credenti. Si tratta 
forse di una spinta a ricostituire un par-
tito dei cattolici, una nostalgica ripropo-
sizione di un modello – significativo in 
una certa fase storica – ma, una volta 
corroso, crollato sotto la felice tempesta 

di Mani Pulite? Autorevoli voci, come 
quelle del cardinal Bagnasco e di mons. 
Crociata, lo escludono decisamente. Di 
cosa si tratta, allora? Chiaro che modi e 
forme non possono e non devono veni-
re dalla gerarchia, bensì appartengono 
a quel laicissimo campo delle scelte con-
crete degli strumenti, dei metodi, delle 
strategie che il discernimento del tempo 
storico deve suggerire alla comunità dei 
credenti – un discernimento, per un ver-
so, comunitario, per un altro personale e 
coscienziale.
Lo stile lo indicava Dossetti, quasi 
vent’anni fa: «Dobbiamo convincerci che 
tutti noi, cattolici italiani, abbiamo grave-
mente mancato, specialmente negli ultimi 
due decenni, e che ci sono grandi colpe 
(non solo errori o mere insufficienze), 
grandi e veri e propri peccati collettivi che 
non abbiamo sino ad oggi cominciato ad 
ammettere e a deplorare nella maniera 
dovuta. I battezzati consapevoli devono 
percorrere un cammino inverso a quello 
degli ultimi vent’anni, cioè mirare non ad 
una presenza dei cristiani nelle realtà tem-
porali e alla loro consistenza numerica e 
al loro peso politico, ma a una ricostru-
zione delle coscienze e del loro peso inte-
riore, che potrà poi, per intima coerenza 
e adeguato sviluppo creativo, esprimersi 
con un peso culturale e finalmente sociale 
e politico. Ma la partenza assolutamen-
te indispensabile oggi mi sembra quella 
di dichiarare e perseguire lealmente – in 
tanto baccanale dell’esteriore – l’assoluto 
primato dell’interiorità, dell’uomo inte-
riore». Si tratterà dunque di un ritorno 
all’essenziale (come fu la scelta religiosa 
di V. Bachelet) per poter, da lì, con occhi 
nuovi, leggere i segni dei tempi.
Il discernimento, infatti, è innanzitutto  
un’opera comunitaria. Solo una comunità 
aperta e dinamica, in grado di valorizza-
re tutti i carismi, può affrontare un simile 
compito. Una chiesa dove la pluralità è 

percepita come dono fecondo: le diversità 
di genere, di esperienze sociali, cultura-
li, di opzioni politiche. Dove il dialogo, il 
confronto, la molteplicità – persino le di-
vergenze  e i contrasti di opinione – sono 
accolti e stimolati  come fonte di accresci-
mento reciproco, come contributo all’uni-
ca missione di umanizzazione. In essa i 
laici, con le loro specifiche competenze, 
assumono un ruolo significativo, poiché 
l’interpretazione della realtà non può che 
essere opera di una paziente ricostruzio-
ne scientifica nella quale non vi è soluzio-
ne già data, per cui è necessario  adottare 
lo stile dell’ascolto, valorizzare ogni con-
tributo ed esperienza, anche quelli più cri-
tici, sedersi ai tavoli del confronto e della 
condivisione con i non credenti. 
In una chiesa tutta ministeriale, senza 
confusione di carismi, vi sarà necessità 
di laici competenti delle due città, capaci 
di apportare un contributo scientifico al 
discernimento comunitario, dalla com-
prensione del proprio tempo (e delle sin-
gole questioni), alla lettura spirituale degli 
eventi, fino alla fase progettuale e propo-
sitiva di tutta la vita della comunità (cf. 
GS, 43). E questo evitando separazioni 
manichee tra fede e vita o commistioni 
improprie tra la sfera spirituale e quella 
temporale. Laici capaci, per un verso, da 
adulti, di contribuire alla laicità di tutta 
la chiesa, alla sua ‘mondità’: le ansie e le 
speranze degli uomini di oggi vanno sem-
pre, nuovamente, condotte nel cuore della 
vita ecclesiale. E, dall’altro, in grado, nella 
libertà e nella fatica della storicità (secon-
do l’autonomia delle cose temporali) di 
assumersi le proprie responsabilità nella 
città dell’uomo. Ben consci di agire nel 
‘perfettibile’ (e perciò secondo la catego-
ria dell’imperfezione), dovendo scegliere 
per una soluzione parziale, ma interior-
mente illuminati dalla prospettiva ultima, 
orientante e vivificante del Regno. Capaci 
di collaborare, da un lato, al cammino di 

una chiesa che, rinunciando ad ogni ten-
tazione di potere temporale (magari usato 
per un nobile fine), ha a cuore gli ultimi di 
questo mondo – anzi, che si fa essa stessa 
povera – e il massimo bene comune della 
comunità umana; e, dall’altro, ad una cit-
tà dell’uomo più giusta, solidale, fraterna, 
e, perciò stesso, interiormente fermentata 
dal lievito evangelico.
Laici capaci di «una assunzione di re-
sponsabilità pubblica, visibile, esigente sul 
piano morale, competente su quello eco-
nomico, svincolata dalle vecchie forme, 
radicata nella tradizione e al tempo stesso 
aperta all’intelligenza delle nuove genera-
zioni, capace di stabilire un rapporto con 
la Chiesa fondato su una matura autono-
mia laicale e perciò sollecitatore di rifor-
ma per la chiesa stessa» (Scoppola).
Capaci di responsabilità per ogni donna 
e uomo e per il corpo sociale tutto intero, 
poiché «la cura del bene delle persone nel-
la prospettiva di un umanesimo integrale» 
è compito della chiesa (CEI, Educare alla 
vita buona del Vangelo, n. 5), ai credenti sta 
una missione di umanizzazione, libera, 
piena, gratuita, finalizzata alla ‘vita buo-
na’ , bella, e felice, non prioritariamente 
alla conversione. È solo nell’umano, in-
fatti, nella realtà e nell’esperienza umana, 

In una 

chiesa tutta 

ministeriale, 

senza 

confusione di 

carismi, vi sarà 

necessità di laici 

competenti delle 

due città, capaci 

di apportare 

un contributo 

scientifico al 

discernimento 

comunitario

PROPOSTA EDUCATIVA 1/11PROPOSTA EDUCATIVA 1/11



32 33

che che i credenti in Cristo ritengono di 
incontrare Dio (1Gv) , nella misura in cui 
questa realtà e questa esperienza supera-
no l’inumano che pure c’è in noi, combat-
tendo la disumanizzazione che tanto dan-
neggia la convivenza sociale e indebolisce 
o deteriora il tessuto sociale (Mt 25).
Sta ai credenti – in compagnia di chi spe-
ra possibile un’altra storia – mostrare 
che un’economia del ben-vivere diffuso è 
scientificamente pensabile, che uno svi-
luppo (o una decrescita) rispettoso della 
dignità delle persone può essere seria-
mente pensato e politicamente perseguito. 
Che la politica è dei cittadini, che la demo-
crazia è oggi la migliore forma possibile 
di Stato e che ogni giorno va nutrita;  che 
è la politica a dover guidare l’economia e 
non la finanza a farla da padrona.  Che 
valori come la giustizia, la solidarietà,  la 
partecipazione democratica alle decisioni, 
la gratuità... beni come l’acqua, la terra, 
l’aria... la cultura, il lavoro, la salute, l’e-
ducazione, la scuola... non sono disponi-
bili per decisioni scellerate, per interessi 

individuali, per egoismi personali o di ca-
sta, per favoritismi o restituzioni a gruppi 
di potere o alla criminalità organizzata, 
per tagli indiscriminati e risparmi ancora 
a scapito delle categorie più deboli. Non 
possono essere nelle mani di pochi, ricchi 
e potenti. Non sono possedimento dell’og-
gi. Sono dei molti, e del futuro.
E, inoltre, che il futuro per i cristiani non 
è uno spettro che si aggira, imminente, 
nei pressi delle nostre vite, non è una ca-
tastrofe annunciata, irreparabile, già de-
lineata, scritta, immodificabile, non è ‘già 
dato’. Il futuro è da costruire, da disegna-
re, da inventare. È fervido di possibilità, 
è proiezione articolata del presente, pro-
getto possibile. È vuoto, ma allo stesso 
tempo già pieno di conseguenze delle 
azioni svolte, decisioni prese, omissioni 
compiute... il futuro è solo nella misura 
in cui qualcuno lo costruirà (noi,  o altri, 
o noi con gli altri..) e come lo costruirà/
costruiremo.
«Quel che importa è che ognuno, secon-
do le proprie possibilità e facoltà, con-

tribuisca di persona alle molte iniziative 
di bene, spirituale, intellettuale e mora-
le. Un mondo nuovo si elabora. Che sia 
migliore o ancor peggio, dipende da noi» 
scriveva Trebeschi. Lo stesso Bauman, 
riprendendo la metafora del batter d’ali 
della farfalla, in un articolo che appare 
in questi giorni in “Vita e pensiero”, trat-
teggia ragioni di speranza, facendo ricor-
so allo stesso concetto. Ad ognuno di noi 
sta di porre azioni personali, di gruppo, in 
rete (reale, oltre che virtuale), nelle e con 
le comunità che rispondano allo stile della 
giustizia, della solidarietà, della gratuità. 
Azioni limpide, generose, prive di ogni 
secondo fine (più o meno ipocritamente 
buono). Pensieri, parole, azioni di cui stu-
diamo – nei confini per noi possibili – cau-
se e conseguenze; nelle quali spendiamo 
le massime competenze scientifiche; per 
le quali impieghiamo ogni energia e risor-
sa; per le quali abbiamo chiaro il fine di 
ben-vivere della comunità e delle persone; 
nelle quali collaboriamo con ogni sogget-
to (persona, gruppo, associazione...) per 
raggiungere il massimo risultato, coerente 

il più possibile qui ed ora ad un ideale alto, 
ma perseguibile, di ‘vita umana’ (dignità, 
relazioni autentiche, giustizia, felicità...).    
Ci aiuta, non solo da credenti, concludendo 
la nostra riflessione, quanto scrisse Aldo 
Moro nell’articolo pubblicato su Il Giorno 
per la Pasqua del 1977, l’ultima che visse:  
«Non è importante che pensiamo le stes-
se cose, che immaginiamo e speriamo lo 
stesso identico destino; ma è invece stra-
ordinariamente importante che, ferma 
la fede di ciascuno nel proprio originale 
contributo per la salvezza dell’uomo e 
del mondo, tutti abbiano il proprio libero 
respiro, tutti il proprio spazio intangibile, 
nel quale vivere la propria esperienza di 
rinnovamento e di verità, tutti collegati 
l’uno all’altro nella comune accettazione 
di essenziali ragioni di libertà, di rispetto 
e di dialogo. La pace civile corrisponde 
puntualmente a questa grande vicenda 
del libero progresso umano, nella quale 
rispetto e riconoscimento emergono spon-
tanei, che mentre si lavora, ciascuno a 
proprio modo, ad escludere cose mediocri 
per fare posto a cose grandi».

PROPOSTA EDUCATIVA 1/11PROPOSTA EDUCATIVA 1/11


