PERSONE

FRANCESCO

Francesco e la vocazione (Don Pusquale Di Giglio)

atteo 10, 5-10:

«Questi sono i Dodici che Gesu

invio, ordinando loro: “Non
andate fra i pagani e non entrate nelle
citta dei Samaritani; rivolgetevi piutto-
sto alle pecore perdute della casa d’Isra-
ele. Strada facendo, predicate, dicendo
che il regno dei cieli € vicino. Guarite
gli infermi, risuscitate i morti, purifica-
te 1 lebbrosi, scacciate 1 demoni. Gratu-
itamente avete ricevuto, gratuitamente
date. Non procuratevi oro né argento né
denaro nelle vostre cinture, né sacca da
viaggio, né due tuniche, né sandali, né
bastone, perché chi lavora ha diritto al
suo nutrimento” ».

1. Il desiderio della volonta di Dio:
il tormento e la preghiera costante
A S. Damiano, prese a fare orazione
fervidamente davanti all’immagine del
Crocefisso, che gli parlo con commovente
bonta: «Francesco, non vedi che la mia casa
sta crollando? Va’ dunque e restauramela»
Tremante e stupefatto il giovane rispose:
«Lo faro volentieri, Signore».

(Fonti Francescane, 1411)

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

P. Di Giglio, A. Mastantuono,
A. Lombardi

Sono passati tre anni dai fatti di San Da-
miano, dall’inizio del suo cammino di con-
versione, quando Francesco devotamente
intento alla partecipazione alla Messa,
ascolta con cuore disponibile questo pas-
so del Vangelo di Matteo. Una gioia nuo-
va prorompe nella sua vita inondata ora
di una luce che rischiara nell’animo del
giovane, il progetto di Dio.
Pativa nell’intimo sofferenza indicibile
e angoscia
poiché non riusciva ad essere sereno
fino a tanto
che non avesse realizzato la sua vocazione.
Nel cuore pero gli ardeva un fuoco divino
e non riusciva a celare esteriormente
quell’ardore.

(Fonti Francescane, 1409)
Quelli trascorsi da Francesco non sono
anni facili, sono segnati dal tormento e
dall’angoscia; mille domande, mille tenta-
zioni ma una sola certezza: il fuoco divi-
no che, alimentato dalla preghiera costan-
te, bruciando dentro di sé, lo spingeva a
ricercare la sua vera e piena vocazione.
Alla periferia della citta c’era una grotta
in cui andavano sovente [...]
li pregava il Padre suo in segreto.
Supplicava devotamente Dio eterno e vero

55



di manifestargli la sua via
e di insegnargli a realizzare il suo volere.
(Fonti Francescane, 329)

2. La chiamata; «Questo & cio che desidero»

Mentre un giorno ascoltava devotamente

la messa de li Apostoli, senti il brano del

Vangelo

in cui Cristo, inviando i Discepoli a

predicare,

consegno loro la forma di vita evangelica

dicendo: «... Non tenete né oro né argento

né denaro nelle vostre cinture;

non abbiate bisaccia da viaggio, né due

tuniche, né calzari, né bastone».

Questo udi, comprese e affido alla memoria

Pamico della poverta apostolica e, subito,

ricolmo di indicibile letizia, esclamo:

«Questo é cio che desidero,

questo ¢ cio che bramo con tutto il cuore».
(Fonti Francescane, 1051)

Gia quel giorno Francesco, come tutti i

giorni del resto, ¢ al cospetto del Signore

per chiedergli lumi sulla sua vocazione,

che percepisce, ma non ¢ ancora delinea-

ta: solo 'ascolto vero della Parola apre al

giovane santo la porta della imperscruta-

bile volonta Dio che lo fa nuovo.

Allora fece sedere li suoi compagni

e si gli ammaestro del modo e della vita

che dovevano tenere [...]:

«Iddio ci ha chiamati

in questa santa religione

per la salute del mondo, e ha posto questo

patto tra noi e 'mondo,

che noi diamo al mondo buoni esempi

e 'mondo ci provegga nelle nostre necessita.

Perseveriamo dunque in nella santa poverta,

pero ch’ella ¢ via di perfezione

ed ¢ arra e pegno delle nostre ricchezze».
(Fonti Francescane, 1905)

La vocazione di Francesco, subito, da

personale si estende a tutta la fraternita

che riconosce la sua dimensione apostoli-

ca facendola propria, al punto da divenire

regola di vita: una vita nuova innestata

56

nel Vangelo per la santificazione propria
e del mondo.
Si domandavano ancora e seriamente,
da persone che si erano impegnate
a vivere sinceramente nella santita,
se dovevano svolgere la loro vita tra gli womini
o ritirarsi negli eremi.
E Francesco,
che non fidandosi mai di se stesso,
in ogni decisione cercava ispirazione da Dio
nella preghiera,
scelse di vivere non per se stesso soltanto,
ma per Colui che mori per tutti,
ben consapevole di essere stato inviato da Dio
a conquistare le anime che il diavolo
tentava di rapire

(Fonti Francescane, 381)

3. Breve riflessione

Certamente di fronte a figure come Fran-
cesco si € sempre in imbarazzo: la ten-
tazione ad abbandonare, da subito, ogni
confronto ¢ sempre forte!

Allora superiamo l'imbarazzo, guardia-
mo Francesco come se guardassimo un
uomo qualunque che, a un certo punto
della sua storia, chiedendo e chiedendosi
di piu, per essere felice, «nella letizia», ini-
zia un percorso nuovo. Lunica certezza &
la necessita di un cambiamento radicale,
I'unico riferimento € un uomo, vero, che
in un solo incontro, aprendogli occhi e
cuore, si ¢ fatto suo compagno insepara-
bile: il Cristo crocifisso, quello che gli ave-
vano presentato € che solo ora conosce.
Lesperienza di Francesco ¢ quella di uno
che non si & accontentato: anche nella
prova, nel tormento e nell’angoscia, ha
continuato a cercare senza arrendersi e
soprattutto senza «disconnettersi» mai...
Proprio questa capacita di restare con-
nesso, la preghiera, offre a Francesco la
possibilita di scoprire la sua vera vocazio-
ne, quella vocazione che lo rendera uomo
nuovo e che gli permettera di fare sua
finalmente la propria vita: una vita che

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

adesso puo scegliere di offrire pienamente
a «Colui che mori per tutti».

Le caratteristiche del percorso vocazio-
nale di Francesco (nome che dal tedesco
antico significa «uomo libero») sono comu-
ni a molte storie di vocazione: 'angoscia
e il turbamento; il deserto e il desiderio di
compagnia; lo slancio affannoso nel «fare»
e le pause di riflessione; e, soprattutto, la
gioia intensa nel momento della scoperta e
del’accettazione della chiamata.
Nonostante la vocazione abbia per ognu-
no specificita proprie, le dinamiche - e
non solo — sono simili per tutti: quando il
Signore chiama, bisogna aprirsi totalmen-
te senza lasciare porte e parti di noi stessi
chiuse; rispondere con sincerita e gratui-
ta sapendo che pitl fondamentale non ¢ la
chiamata, ma la risposta e avere la consa-
pevolezza che quando il Signore chiama,
quella chiamata non ¢& solo per la propria
salvezza ma anche, e soprattutto, per la
salvezza di tutti... Iddio c¢i ha chiamati in
questa santa religione per la salute del mon-
do... E Francesco, che non fidandosi mai di
se stesso, in ogni decisione cercava ispirazio-
ne da Dio nella preghiera, scelse di vivere
non per se stesso soltanto...

Quanta presunzione a volte abita i nostri
Cuori... spesso ci troviamo nel tormento di
chi. nonostante la fede. non riesce a com-
prendere e fare propria la chiamata alla
vita vera che viene dal Signore... Sempli-
cemente sembra che piu che fidarei di lui,
ci fidiamo esclusivamente di noi stessi.

Il cammino di Francesco ¢ pieno di segni
e gesti forti: il primo dopo I'incontro con il
vangelo ¢ lo spogliarsi di cio che credeva
essere se stesso; poi l'incontro con il cro-
cifisso, 'uomo vero che dandogli dignita
lo ha rivestito del suo amore; poi, ancora,
dopo qualche tempo, la scoperta nella vo-
cazione, di una vita vera non pil propria,
ma di Cristo, a lui offerta per il mondo
intero... Strada facendo, predicate, dicen-
do che il Regno dei cieli ¢ vicino. Guarite

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

gli infermi, risuscitate i morti, purificate
i lebbrosi, scacciate i demoni. Gratuita-
mente avete ricevuto, gratuitamente date.

La vocazione, la contestazione, la laicitd
(Don Antonio Mastantuono)

1. La vocazione

Come nella vita di ciascuno di noi, anche
per Francesco la decisione di rispondere
alla chiamata da parte di Dio giunge al
termine di un cammino di ricerca, segna-
to da interrogativi, da episodi, da incontri.!
Era un giovane come tanti della borghe-
sia arricchita del tempo; aveva una gran
voglia di divertirsi: feste, passeggiate, ri-
trovi, amici, belle ragazze. Era I'idolo del-
le comitive tanto da essere acclamato re
dei conviti; voleva ad ogni qualsiasi costo
diventare «qualcuno», un potente, sua
grande ambizione era diventare cavalie-
re; infine, la disponibilita della ricchezza
familiare gli consentiva una vita lussuosa.
Ma Dio lo attendeva in una «curva della
vitar.

Tre esperienze sconvolsero la sua esisten-
za: la prigionia, la malattia e due espe-
rienze «mistiche».

Pieno di entusiasmo, con le armi in pugno,
partecipa alla battaglia contro i perugini:
combatte valorosamente, ma viene fatto
prigioniero. Messo in carcere con delin-
quenti comuni € costretto a vivere, per
un anno intero (1202-1203), fra indicibili
sofferenze che lo riducono allo stremo.
Lesperienza della malattia, conseguenza
della lunga prigionia, lo costringe a stare
lontano dagli amici, a vivere in solitudine.
Due visioni: a Spoleto sogna un castel-
lo pieno di armi, ma ode una voce che
gli dice: «Devi seguire il Padrone, non il
servo»; ad Assisi, nella chiesa di San Da-
miano, davanti al Crocifisso, per tre volte

Per questa «lettura» della vocazione di Francesco, cf. http://
www.parrocchiasanfrancesco.org/spiritualita.php.

57



ascolta una voce che gli dice: «Francesco,
va’ e ripara la mia Chiesa, che va in rovi-
na». Crollava infatti la sua vita, la societa,
una certa chiesa.

La decisione diventa pubblica nella piaz-
za di Assisi, davanti al Vescovo Guido 11,
nella primavera del 1206, al cospetto di
una folla numerosa, Francesco si spoglia
degli abiti, dei beni terreni, di ogni ric-
chezza, dicendo: «Ora chiamero Padre
mio il Padre dei cieli».

Francesco ha ormai fatto una scelta de-
finitiva:

* una scelta che dava senso alla sua vita:
«“Maestro che devo fare per avere la vita
eterna?”. “Osserva i comandamenti... vai
a vendere... poi vieni e seguimi”» (Mc 10,
17-22) . Tutto questo segnd un cammino
nuovo nella sua vita. La sua conversione,
il suo profondo cambiamento sono frut-
to di una lunga ricerca. L.a prigionia, la
misteriosa malattia, la preghiera lunga
e insistente, 'amore per il bello e per la
natura, cambiano profondamente la sua
vita. Non fu un cambiamento improvvi-
so, ma sofferto e travagliato. Egli, d’ora
in poi, assieme a Dio diventa protagonista
della sua vita;

* una scelta radicata nel Vangelo: era il
24 febbraio 1208, a S. Maria degli Angeli,
ascolta il vangelo di Mt 10, S-12: «Anda-
te... fra la gente smarrita di Israele. Lun-
go il cammino annunciate che il Regno di
Dio & vicino. Guarite i malati, sanate i leb-
brosi, scacciate i demoni, non procuratevi
oro o argento; entrando in una casa dite:
“La pace sia con voi”». Il Vangelo da vi-
vere sine glossa diventa la sua unica regola
di vita;

* una scelta da vivere nella Chiesa e per
la Chiesa: Francesco trovo nella Chiesa
il respiro interiore di cui sentiva la man-
canza; si pone dentro la Chiesa, fonda
una comunita e ne chiede I'approvazione
al Papa; obbedisce alla Chiesa e in essa
intende portare avanti il carisma della

58

poverta; sostiene e opera per la Chiesa,
soprattutto con ’esempio: i lebbrosi, i po-
veri, i sofferenti, i peccatori... sono le per-
sone a cui si fa piu vicino.

Non possiamo non pensare all'immagine
di Chiesa riconsegnata a noi dal Concilio:
una chiesa che ¢ «popolo di Dio», comu-
nione, che & essenzialmente missionaria,
a servizio dell’'uomo; una Chiesa dove
ognuno scopre il proprio posto, la propria
vocazione.

2. La laicitd e la contestazione

Da quando la storiografia ha inscritto in
modo esplicito I'esperienza di Francesco
nel quadro socio-economico del mondo
ecclesiastico, 'immagine del suo ideale ha
guadagnato in autenticita.

Emerge con piu chiarezza la sua inten-
zione di prendere le distanze dallo status
socio-economico cui erano pervenuti, al
suo tempo, gli istituti religiosi: abbazie,
conventi, con i relativi possedimenti e pre-
bende, costellavano il panorama italiano
ed europeo.

Francesco prese le mosse da un principio
semplicissimo: restare legati al vangelo
«puro e nudo». Un concetto cosi scontato
in teoria — nessuno osa contestarlo — ma
nella pratica cosi dimenticato!

Egli ebbe I'ispirazione di seguire «il van-
gelo — cosi diceva — puramente e semplice-
mente», cio€ senza alcuna interpretazio-
ne circa il suo nucleo essenziale.

Questa sua scelta radicale diventa la sua
«contestazione» alla configurazione del
sacro e dello «spirito» quale s’era imposta
nel primo millennio: la distinzione teolo-
gica, giuridica, morale tra chierico € laico €
la concezione ascetica delle virta. Il mes-
saggio evangelico, nella sua essenza piu
intima, era per Francesco questo: Gesu
si ¢ fatto poverta, ossia reale abbassamen-
fo in mezzo agli uomini. Ha condiviso
realmente con gli uomini la condizione
dell’essere ultimo. Di conseguenza: la po-

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

verta non ¢ di natura ascetica, individuali-
stica, o virtu relegata nel cuore; € un dato
materiale: ¢ essere, per scelta di cuore,
realmente poveri, tanto quanto lo sono i
poveri concreti. Questa reale condivisio-
ne ci rende fratelli, ci rende umili.?

In questa luce assumono valenza pro-
fetica tanti gesti della vita di Francesco,
troppo spesso letti in chiave semplicemen-
te parenetica. Ne vogliamo ricordare qui
solo due.

Un giorno, mentre era ospite alla tavola
del cardinal Ugolino, sconvolge il clima
conviviale, mettendo davanti al Cardina-
le i pezzetti di pane nero che era andato,
prima, ad elemosinare in giro, € li distri-
buisce ai signori commensali. Il prelato
se la prende a male; legge nel gesto del
«semplicione» — cosi lo apostrofa lo stesso
Cardinale - solo una mancanza nei suoi
confronti e dell’ospitalita che gli aveva
concesso. 1l gesto aveva un significato pit
vasto e radicale, del resto intrinseco alla
poverta quale era intesa da Francesco:
I'essere servus dei «servi di Dio» non ha
senso, se & un concetto. Ha senso se, e solo
se, € un fatto materiale (cf. Leggenda peru-
gina, 61, in Fonti Francescane, Assisi 1977,
I, 1227s).

Laltro episodio che vogliamo ricordare &
I'incontro con il Saladino (Cf. Cronaca di
Ernoul, in Fonti Francescane, op. cit., 11,
1916-1920). Sul suo significato in ordine
allo spirito di pace e di fratellanza univer-
sale, s’¢ gia detto quasi tutto. Secondo la
Cronaca di Ernoul, Francesco si premuro
di chiedere licenza al Legato pontificio,
come di dovere; ma, avutane la classica
risposta diplomatica: «Non ¢ il caso, ma,
se tu vai..., i0 non so niente!», Francesco
va, privo d’ufficialita: si presenta davanti
al mussulmano come essere umano. Que-
sto essere sullo stesso piano dell’altro —in cui

Cf. hitp:/wwwliterary.it/datiliterary/d/di_ciaccia_frafintroduzione_a_
francesco_d.html.

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

consiste 'essenza della laicita di France-
sco — costituisce il fondamento della sua
fratellanza. Chiunque sia I’altro: credente
o miscredente, ebreo, musulmano o cri-
stiano, addirittura umano o animale.

Col Saladino nasce una certa amicizia,
di sicuro un profondo, sincero rispetto.
La prostituta addirittura si converte. Il
lupo di Gubbio lo ascolta.

Essere come

Cristo - per

Francesco -

non vuol dire

essere «il pri-

mo», ma «l’ul-

timo»; essere

come Ciristo

non vuol dire

essere «il me-

glio, ma «il

peggio» nella

scala sociale,

ecclesiasti-

ca compresa.

Essere come

Cristo non

vuol dire es-

sere «il san-

to», ma essere

«J'uomo».

L’ultimo

aspetto della

vita di France-

sco su cui sof-

fermarci ¢ la

visione laica

della santita.

Francesco era

profondamente laico. Il fatto di non es-
sersi fatto chierico ¢ solo un segno. Den-
so di significati, si: ma un segno dei meno
rilevanti.

Francesco capi che, all’interno dell’in-
discussa religiosita sociologica, il diffuso
allontanamento dal vangelo aveva come
dinamismo di fondo il distacco tra ceto

59



clericale (e religioso) e ceto dei «<semplici
fedeli».

Le implicazioni erano di vasta portata,
ma facciamo cenno solo ad un aspetto di
per sé secondario. La denominazione di
frates voluta da Francesco implicava in
primo luogo la parita tra i suoi seguaci:
fossero chierici, 0 meno. Egli eliminava,
anche in cio, la distinzione vigente nei
monasteri; dando cosi la possibilita che
anche un non chierico potesse assumere
il compito di superiorato.

Ancora vivente, frate Francesco si trovo
costretto a fronteggiare una linea di vita,
voluta dai nuovi seguaci e sostenuta dal
potere ecclesiastico, completamente di-
versa da quella originaria da lui concepi-
ta, tanto che nel 1224, due anni prima di
morire, si distacco, di fatto ma non uffi-
cialmente, dalla comunita dei frati.

LLa pubblicazione di scritti, come i Fio-
retti, finirono per presentare Francesco
come un «inimitabile», un fenomeno al-
di-la-dell’ordinario, irripetibile, unico, un
«mito» (0 un «uomo-angelo», per usare
un’espressione agiografica); escludendo
di conseguenza che il suo progetto di vita
potesse essere vissuto da altri; percio la
forma di vita e 'ordinamento della fami-
glia francescana si adeguo alle modalita
degli altri Ordini.

Fu cosi che I'iniziale Ordine francescano,
seguendo una tale linea, fu detto dei «con-
ventuali»: pur avendo la Regola di san
Francesco, grazie a interventi giuridici
pontifici esso arrivo al «possesso dei con-
venti» — da cui il nome. Il che era I’esatto
contrario del progetto di frate Francesco.

I vangelo di Cristo, il vangelo di Francesco
(Don Antonio Mastantuono)

La tradizione agiografica su Francesco
d’Assisi — soprattutto quella consegna-
ta a noi dai Fioretti — disegna una figura
lontana quasi «fiabesca». Una lettura piu

60

attenta — quasi «meditativa» — ci permette,
invece, di cogliere la sua grande statura
di uomo, di cristiano, di santo che fa di
lui un’esperienza che supera i confini del
tempo, delle culture e delle religioni, per-
ché egli appartiene, afferma Ortensio da
Spinetoli, all’'umanita.? Gia Dante lo defi-
niva «un sole», appunto perché destinato
a illuminare tutte le parti della terra e gli
uomini che vi abitano. Infatti ovunque egli
¢ conosciuto, «<amato € venerato»; la sua
immagine € la sua «storia» sono stati raffi-
gurati, narrati, cantati, dipinti e scolpiti da
artisti, poeti € saggi come non € avvenuto
per nessuno. La sua figura ha affascina-
to anche chi, non credente, coglie in lui,
ancora oggi, la bellezza di un messaggio:
«E il suo nome e la sua fama sono giunti
fino a noi come un canto di amore e una
consolazione divina e tutto quello che egli
disse e fece ¢ ancora oggi vigorosamente
nuovo come settecento anni fa» (Hesse,
1993, p. 48).

Proprio perché di tutti, Francesco non &
monopolizzabile; anche se congregazioni
religiose si rifanno al suo messaggio e lo
indicano come «padre fondatore», egli ap-
partiene a tutti, particolarmente agli umi-
li, ai semplici, ai puri di cuore, ai miti, ai
misericordiosi; a tutti coloro che, in una
parola, vivono per un ideale di giustizia e
di pace e si impegnano per la costruzione
di un mondo, inteso il termine nel suo pit
alto senso, migliore.

2. La ragione di questa sua «universalita»
¢ da ritrovare nel suo vivere il vangelo sine
glossa, nel dire con la vita che il vangelo non
puo essere «ingabbiato» o «catturato» nem-
meno dalla Chiesa, ma € e resta un mes-
saggio universale che puo raggiungere ogni
uomo di qualsiasi cultura e di ogni tempo.
Nel suo seguire «il vangelo — cosi diceva —
puramente e semplicemente», cio€ senza

Cf. http:/lwww.tempidifraternita.it/archivio/ortensiowebJorten-
sio8.htm.

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

alcuna interpretazione, ne colse il nucleo
essenziale innanzitutto nella minorita -
da cui il nome di «<minori» dato ai suoi
seguaci — che & 'opposto di «<maggiorita».*
La minorita diventa per lui il punto di illu-
minazione di tutta la sua vita: a partire da
essa € possibile leggere le relazionti, lo stile
di vita, il rapporto con il creato.

La minorita escludeva la possibilita di ac-
cedere a cariche ecclesiastiche. Quando,
trail 1219 e il 1220, il cardinale Ugolino di
Segni propose a Domenico di Guzman e a
Francesco d’Assisi di accettare per i loro
frati la carica di vescovo, Francesco rispo-
se cosi: «Signore, i miei frati proprio per
questo sono stati chiamati Minori, per-
ché non presumano di diventare maggiori
[Mt, 20, 26]. Il nome stesso insegna loro
di rimanere in basso [...]. Se volete che
portino frutto nella Chiesa di Dio, mante-
neteli e conservateli nello stato della loro
vocazione, € riportateli in basso anche
contro la loro volonta. Per questo, Padre,
ti prego: “[...] Non permettete in nessun
modo che ottengano cariche» (ToMMASO
DA CELANO, Vita seconda, cap. CIX, 148,
in Fonti Francescane, op. cit., I, 672; cf.
BONAVENTURA DA BAGNOREGIO, Leggenda
Maggiore, V1, S, in Fonti Francescane, op.
cit., I, 884).

Ma minorita significava, nel progetto di
frate Francesco, essere inferiore: essere
al di sotto degli altri.

In particolare, nei confronti di qualsiasi
prete,’ per quanto malfamato e di basso

Cf. http://www.literary.it/dati/literary/d/di_ciaccia_fra/france-
sco_dassisi_semplie.html.

«E se io avessi tanta sapienza, quanta ne ebbe Salomone,
e trovassi sacerdoti poverelli di questo mondo, nelle parroc-
chie in cui dimorano, non voglio predicare contro la loro volon-
ta [...] e non voglio in loro considerare peccato» (FRANCESCO
0'Assisl, Testamento, in Fonti Francescane, op. cit., |, 131-134).
All'epoca, accadeva che tanti predicatori — chiunque poteva ave-
re la licenza di predicare - si ritenevano «profeti» e non facevano
conto del volere dei parroci; oltre a cid, gli Ordini religiosi impor-
tanti erano esentati dalla giurisdizione episcopale — nel diritto si
chiama «esenzione» dal vescovo.

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

rango sociale. Piu ancora, la minorita era
nei confronti di qualsiasi essere: umano, e
non umano; vivente € persino inanimato.
Tra gli umani, ad esempio il ladrone.
Quando egli venne a sapere che in una
fraternita di frati alcuni ladroni, andati
a chiedere da mangiare e da bere, erano
stati allontanati, frate Francesco disse ai
frati di andar proprio loro a cercare i la-
droni, di portare loro cibo e vino e di ser-
virli come loro padroni (cf. I fioretti di S.
Francesco, cap. XXVI1, in Fonti Francesca-
ne, op. cit., I, 1510-1517). Era il medesimo
atteggiamento per cui — € proprio questo
atto Francesco d’Assisi considero I'inizio
della sua nuova vita — egli si accosto al
lebbroso, arrivando poi a mangiare addi-
rittura nella stessa scodella: il medesimo
atteggiamento, per il fatto che il lebbroso
era ritenuto un relitto sociale, il peggio
che si potesse concepire tra i cristiani.
Non si tratta di «<buonismo». Si tratta del
sentimento del minore, che si fonda sulla
scelta di vita secondo cui chiunque altro ¢
maggiore. E questo I'atteggiamento da cui
puo derivare il cambiamento dell’altro:
nel caso dei ladroni, costoro cessarono di
derubare e cambiarono vita.

Lo stesso sentimento fu quello di frate
Francesco nei confronti di chi era ritenu-
to dall’opinione pubblica addirittura infi-
mo, perché infedele: il musulmano.
Essere minore, per frate Francesco, com-
porta essere sottomesso. Comporta che
si accetti, anzi che si voglia I'altro come
padrone. Con tutte le conseguenze. Cosi,
negli ultimi giorni di vita, frate Francesco
non volle che fossero cacciati i «fratelli
topi» che lo tormentavano - egli stava di-
steso per terra.

Altrettanto, come minore obbediva a «so-
rella morte».

Si dira che si tratta di fratellanza. Certo.
Ma nell’esperienza di frate Francesco la
fratellanza ¢ quella, e solo quella, che di-
scende dalla minorita. Svincolata dal sen-

61



timento di minorita, la fratellanza ¢ altro
atteggiamento.

Sempre sul fondamento della minorita
va vista la poverta di frate Francesco. La
poverta € la sua caratteristica peculiare —
tutti lo sanno —, tanto che egli € chiamato
«l poverello d’Assisi». Ma vediamo in che
cosa essa consista. Si tratta della pit gran-
de rivoluzione nella storia religiosa della
cristianita.

Prima e al di fuori della comunita creata
da frate Francesco — ma in seguito an-
che nella sua comunita, divenuta ormai
un Ordine religioso, e poi in tutti gli Or-
dini francescani successivi —, la poverta
era concepita come virtu ascetica. Cosi

intesa era stata, era e sarebbe poi stata,
sempre, esclusivamente individuale, tale
per cui il singolo religioso, a livello mate-
riale, non poteva disporre di beni econo-
mici di sua proprieta; a livello interiore,
non doveva acconsentire alla tendenza al
possesso di beni economici goduti come
esclusivamente suoi. Tale poverta com-
portava, pero, il possesso di beni econo-
mici da parte della comunita religiosa
come entita giuridica e morale. In paro-
le povere, i conventi e ’Ordine religioso
erano possidenti. La poverta professata
dai singoli membri dell’ente religioso,
anzi, non faceva che agevolare a dismisu-
ra, sul piano economico, I’arricchimento

62

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

dell’ente religioso, per una ragione facil-
mente comprensibile. In una comunita
ricca, poi, la poverta dei singoli diventa-
va puramente astratta: i singoli membri
vivevano - e vivono — nell’opulenza.
Francesco d’Assisi comprese che la po-
verta dovesse essere di tutta la comuni-
ta dei frati. Solo a questa condizione si
sarebbe garantita la poverta anche dei
singoli frati.

Ma rivoluzionario fu il suo concetto stes-
so di poverta. E qui rientra il principio
della minorita. Egli volle, per sé e per i se-
guaci, la poverta non ascetica, ma reale.
La poverta reale € quella sociale: € quel-
la che vivono gli individui meno abbienti.
In pratica, il suo progetto era che si vi-
vesse, materialmente, come vivono gli
ultimi, nella societa. Pertanto, concepi
il lavoro manuale come fonte di sosten-
tamento — perché il lavoro intellettuale
appartiene alle classi che sono maggiori,
che sono piu elevate — e contemplo il ri-
corso alla elemosina, solo nel caso in cui
i frati non venissero retribuiti.

Questa ¢ veramente la minorita: 'apice
della minorita.

Per tal motivo, egli si oppose alle morti-
ficazioni corporali imposte come forme
ascetiche: le mortificazioni corporali se
le possono permettere chi s’ingrassa e
vive bene, ma un povero lavoratore, o
mal pagato o non pagato per niente, gia
patisce di per sé.

Questo sia detto per il sostentamento;
per il resto, cosi scrisse, nel Testamento,
come ricordo di sé e come esortazione
per i suoi: «E quelli che venivano per
intraprendere questa vita, distribuivano
ai poveri tutto quello che potevano ave-
re, ed erano contenti di una sola tonaca,
rappezzata dentro e fuori, del cingolo e
delle brache. E non volevamo avere di
pit» (Ib., 1, 132).° Ma pauper, «povero»,

La Regola ribadiva questo preciso limite.

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

nel Medioevo era opposto non solo a
dives, «ricco», ma anche a potens, «po-
tente», «importante nell’ordine sociale».
1l pauper era colui che mancava di beni
economici, ma anche colui che non ave-
va potere.

Poverta significava, essenzialmente, e
pregiudizialmente, essere estranei rispet-
to all’universo del potere, di qualunque
tipo, di qualunque genere, di qualunque
specie: ecclesiastico € non ecclesiasti-
co, civile € non civile, economico € non
economico, santo o non santo. Da cio, il
concetto di obbedienza di Francesco. Da
¢cio, il concetto di fraternita. Da cio, I'ar-
monia con I'esistente.

San Francesco passa come fondatore di
tre ordini, in realta I’«ordine» & cid che
piu contrasta con il suo animo e con la
sua vocazione. In qualsiasi modo I'aves-
se pensato o sognato, non cessava di es-
sere un punto di riferimento, una pedina
dell’apparato socio-politico-religioso del
tempo; in pratica un centro di potere, un
feudo accanto a quelli esistenti, destinato
a gravare sulla massa del popolo. La sua
intenzione era invece quella di radunare
un nuovo popolo capace di proporsi I’at-
tuazione, senza glossa, del discorso della
montagna. Luomo evangelico, come egli
lo intendeva, era chiamato a contestare,
anche senza dirlo, lo stato di cose esi-
stenti, non a dargli il proprio appoggio.
Un nuovo «ordine», anche se assumeva
I’etichetta di «mendicante», non aveva
davanti a sé altra scelta che quella di raf-
forzare il sistema imperante, condividen-
done i molteplici privilegi, le varie forme
di immunita. Era cio che aveva compre-
so Francesco. Egli che veniva dal mondo
dei privilegiati si € preoccupato di non ri-
cadervi per altra via.

Nella recuperata innocenza battesimale,
Francesco scopri e rivisse la originaria
relazione dell’'uomo innocente con tutto il
creato. Il Cantico delle Creature diventa il

63



documento e I'attestato di questo ritrova-
to rapporto di appartenenza e di comuni-
cazione. Uscito dal suo cuore ardente di
amore esso si trasforma in poesia pura, in
canto di gioia e di ringraziamento, che ri-
dona a tutte le creature dignita e bellezza,
riconoscendone la funzione di strumento
di elevazione a Dio creatore e padre. Il
suo atteggiamento verso la natura non €
soltanto di ammirazione e di lode, ma an-
che di rispetto.

Tutto nella sua vita & intessuto di grande
cura verso la natura, gli animali, gli uccel-
li, le piante, i poveri e in modo particolare
verso la amica e complice Chiara di Assisi.
Con fine percezione sentiva il vincolo
di fraternita e di sororita che ci unisce a
tutti gli esseri. Teneramente chiama tutti
fratelli e sorelle: il sole, la luna, le formi-
che, il lupo di Gubbio. Le cose hanno un
cuore. Egli ne sentiva il pulsare e nutriva
venerazione e rispetto per ogni essere, per
quanto piccolo fosse. Negli orti, anche le
erbacce avevano il loro posto, perché, a
modo loro, anch’esse lodano il Creatore.
I biografi del tempo, come i confratelli
Tommaso da Celano e S.Bonaventura,
testimoniano I'impatto di tanta soavita.
Affermano che S. Francesco «ha riscat-
tato l'innocenza originale», «& 'uomo
nuovo, dato al mondo dal cielo» e che,
infine, rappresenta «l’evangelista degli
ultimi tempi». In effetti, davanti alla ri-
chiesta della nostra cultura ecologica
mondiale, riconosciamo la sua grande at-
tualita. Siamo vecchi, ancora attaccati al
modo di essere del lavoro-dominazione-
aggressione della natura; S. Francesco
¢, invece, veramente alternativo nel suo
radicale modo di essere pieno di cura e
rispetto, venerazione, fraternita e tene-
rezza nei confronti di tutte le cose.

In un pergamena del convento L.a Verna,
dove ricevette nel suo corpo le stimma-
te, € conservato il suo ultimo addio alle
creature. Era molto malato e vicino alla

64

morte. Si congeda da fra’ Masseo, da so-
relle roccia e da fratello falco. Infine dice:
«Jo mi parto da voi con la persona, ma vi
lascio il cuore». In effetti il cuore di Fran-
cesco indica uno stile di vita, ¢ I’espres-
sione geniale della cura, un esercizio di
fraternizzazione e un incanto rinnovato
nei confronti del mondo. Ricreare questo
cuore nelle persone e riscattare la cor-
dialita nelle relazioni potra suscitare nel
mondo attuale lo stesso fascino di una sin-
fonia dell’'universo e la stessa cura verso
la sorella e madre terra vissuti in modo
paradigmatico da S. Francesco.

La condivisione, I'etica, la responsabilit
(Don Andrea Lombards)

Erano perseveranti nell’insegnamento
degli apostoli e nella comunione, nello
spezzare il pane e nelle preghiere. Un
senso di timore era in tutti, e prodigi e
segni avvenivano per opera degli apostoli.
Tutti i credenti stavano insieme e avevano
ogni cosa in comune; vendevano le loro
proprieta e sostanze e le dividevano con
tutti, secondo il bisogno di ciascuno. Ogni
giorno erano perseveranti insieme nel
tempio e, spezzando il pane nelle case,
prendevano cibo con letizia e semplicita di
cuore, lodando Dio e godendo il favore di
tutto il popolo: Intanto il Signore ogni giorno
aggiungeva alla comunita quelli che erano
salvati.

(4t 2, 42-47)
Nel commento che Dupont scrive riguar-
do ai capitoli 2 e 4 degli Atti degli Apostoli,
i cosiddetti «<sommari», che intendono trat-
teggiare non solo lo stile di vita della comu-
nita cristiana delle origini, bensi le caratte-
ristiche essenziali della Chiesa di sempre,
si dice che la ragione profonda che decide
del desiderio e della volonta di condividere
e la vita e le cose, cio che rende possibile
questa singolare esperienza € esattamente
la fede nel Risorto: «Nessuno considerava

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

sua proprieta quello che gli apparteneva,
ma fra loro tutto era comune» (AL 4,32).
Perché solo la certezza della risurrezio-
ne ha la forza di vincere la radice di ogni
nostra paura, ossia la paura della morte.
E questa paura che, pit 0 meno consa-
pevolmente, spinge a ricercare sicurezze,
a cominciare da quelle materiali, che in
qualche modo possano garantire qualcosa
della nostra vita. E da questa radice, infat-
ti, che sgorga l'irrefrenabile ricerca dell’a-
vere, o del potere, o del godere.

E invece la fede nella risurrezione che ci
libera da questo laccio, che ci consente di
spogliarci di tutto cid che ¢ superfluo, di
comprendere che la vera, unica ricchezza
sono le relazioni autentiche, che rendono
possibile la condivisione reale della vita e
delle cose, secondo il principio evangelico
che tutto cio che viene trattenuto € ineso-
rabilmente perduto, mentre tutto cio che
viene condiviso ¢ inaspettatamente mol-
tiplicato. Dunque la comunita cristiana
che pone al centro della propria esperien-
za di vita la dinamica della condivisione si
puo dire propriamente una comunita del
Risorto. In questo senso, la condivisione
prima di costituire un gesto di servizio, o
di solidarieta, prima ancora di offrire una
prospettiva di ordine etico, sociale o po-
litico, ¢ innanzitutto la misura della fede
nel Risorto!

E questa verita che progressivamente si €
fatta largo nel cuore di Francesco di Assi-
si, diventando sempre pit chiara e piu po-
tente, ponendolo sempre pil in contrasto
con la verita dominante in casa Bernar-
done e nel ceto a cui Bernardone si van-
tava di appartenere. Interessante e com-
movente 'episodio accaduto nel corso di
un suo pellegrinaggio a Roma: Francesco
fu colpito dal contrasto tra lo splendore di
cio che rivestiva il Principe degli apostoli
e la spilorceria dei pellegrini che davano
offerte da nulla. Fece una manciata di
tutte le sue monete, le getto oltre la grata

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

dell’altare, e come dice la Leggenda dei tre
Compagni (n. 10):
Uscito si fermo davanti alla porta della
Basilica dove stavano i molti poveri a
mendicare, scambio di nascosto i suoi
vestiti con quelli di un accattone. E sulla
gradinata della Chiesa, in mezzo agli altri
mendichi, chiedeva elemosina in lingua
francese.
Un passo ulteriore ¢ dato dall’emblema-
tico incontro con il lebbroso. Qui appare
il problema di una drammatica resisten-
za interiore che impediva a Francesco
di sperimentare una totale possibilita di
condivisione, dal momento che i lebbrosi
sono una categoria di persone che non ri-
esce ancora a sopportare € ad accogliere.
Sono gli «ultimi» per eccellenza: ultimi
per condizione, ma sono anche l'ultima
resistenza del cuore di Francesco.
Fra tutti gli orrori della miseria umana,
Francesco sentiva ripugnanza istintiva per
i lebbrosi. Ma, ecco, un giorno ne incontro
proprio uno, mentre era a cavallo nei
pressi di Assisi. Ne provo grande fastidio
e ribrezzo; ma per non venire meno alla
fedelta promessa, come trasgredendo un
ordine ricevuto, balzo da cavallo e corse a
baciarlo. E il lebbroso, che gli aveva steso la
mano, come per ricevere qualcosa, ne ebbe
contemporaneamente denaro e un bacio.
Subito risali a cavallo, guardo qua e la - la
campagna era aperta e libera tutt’attorno
da ostacoli -, ma non vide pin il lebbroso.
Pieno di gioia e di ammirazione, poco
tempo dopo volle ripetere quel gesto: ando
al lebbrosario e, dopo aver dato a ciascun
malato del denaro, ne bacio la mano e la
bocca.

(2 Cel, 9).
Anche nei Vangeli il lebbroso appare come
I’emblema dell’escluso, del cittadino posto
fuori, anche fisicamente, dal perimetro
della citta. Ed ¢ interessante come proprio
i lebbrosi siano cosi tanto temuti agli inizi
del Duecento, tenuti fuori della citta, nei

65



cosiddetti lazzaretti. Sta prendendo cam-
po la nuova etica in forza della quale le
citta si stanno organizzando, ossia I'etica
del profitto, che considera i poveri non pit
solo vittime di ingiustizie sociali, ma falliti
nella lotta per la vita e percido meritevoli
di essere tenuti ai margini. Nel confron-
to con i leb-
brosi la citta
nascente  ri-
vela quale sia
la sua anima:
I’esaltazione
del successo
¢ dunque il ri-
pudio di chi,
per qualunque
motivo, non
¢ in grado di
entrare nella
competizione.
Si tratta del
drammatico
inizio di un
orizzonte eti-
co che decide
di fare a meno
della prospetti-
va ontologica,
ossia di un’ec-
cedenza di
senso che sra-
dichi I'essere e
I'agire dell'uo-
mo dai territo-
ri di un’'imma-
nenza curvata
sui principi di
insignificanza,
di pregiudizio e di esclusivita. Su questo
problema, senza voler introdurre motiva-
zioni religiose come valore aggiunto all’e-
tica laica, ma con l'intento di voler offrire
un servizio nella direzione di una morale
del senso che possa aiutare e orientare
una rinnovata riflessione antropologica

66

e a uscire dalle derive di un’etica dell’e-
sclusione e del pregiudizio, si ripresenta
anche oggi quanto mai urgente il confron-
to con il progetto cristologico, la cui etica
conduce sulla soglia che introduce ad una
apparente impossibilita: impattare 'esi-
stenza nel nucleo della sua resistenza piu
insidiosa, che ¢ il tenere la vita per sé, at-
traverso la logica del dono che espropria
qualsiasi rivendicazione di proprieta, fino
alla ricostruzione dell’'uomo e della sua
storia che genera un inedito ordine nei
rapporti con il mondo e nelle relazioni in-
terumane. Gesu Cristo inaugura uno stile
di vita che interrompe l'esercizio di una
moralita del calcolo, dell’interesse, del po-
tere, fino ad assumere tratti paradossal-
mente contrari all’ethos comune del buon
senso, in quel movimento di kenosi, ossia
di espropriazione, di spoliazione, che co-
stituisce il presupposto indispensabile per
dischiudere l'orizzonte di una possibile
fraternita universale.

Non ¢ un caso che alle origini della con-
versione di Francesco ci siano appunto il
servizio ai lebbrosi, I'incontro con il Cro-
cifisso di San Damiano, la decisione, pro-
prio su invito del Crocifisso, di restaurare
una chiesina ormai cadente, anch’essa,
in qualche modo, una chiesa lebbrosa in
confronto alle splendide chiese dentro le
mura della citta.

Questa intensa preparazione interiore
condurra Francesco ad abbracciare un
orizzonte etico assolutamente opposto
e contrario a quello della cultura allora
dominante e a rendersi finalmente dispo-
nibile a ricevere il dono dei fratelli: «E
il Signore mi dono dei fratelli...», cosi si
esprime nel Testamento. Ossia ad assume-
re una nuova e concreta responsabilita
nella Chiesa e nella Citta, per la Chiesa
e per la Citta.

Usciti fuori dall’lombra del padre, prove-
nendo da ogni ceto sociale, questo primo
gruppo di uomini, al seguito di Francesco,

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

costituira un nuovo modello di relazio-
ne. Francesco aveva dapprima trovato
fratelli tra i lebbrosi perché di fatto non
si dava alcun altro ceto sociale in cui non
dominasse I'impronta del padre. Succes-
sivamente l'idea di una nuova famiglia
costituita soltanto da fratelli nacque e si
preciso in lui, passo dopo passo, in forza
di avvenimenti provocati dal conflitto fra
la sua liberta di figlio senza piu padre e
le rigide forme della societa fondata sul
principio di dipendenza. Il gioco ¢ serio.
E la fraternita che prende il posto della
paternita, € il disordine che si pone come
nuovo ordine in cui non ¢’¢ piu il rappor-
to servo-padrone, ma ognuno & nel con-
tempo, servo e padrone dell’altro, padre
(anche madre) e figlio I'uno dell’altro: la
fraternita si fa paterna, e la paternita si
fa fraterna.

Questo nuovo modello (ma anche antico),
fa luce sull’atteggiamento di Francesco di
fronte alla Chiesa e alla societa: si tratta
dell’inaugurazione di una nuova etica del-
la condivisione, che si apre ad un nuovo
significato della responsabilita, fondata
appunto sulla relazione di totale recipro-
cita. La Chiesa, pur integrata nell’ideo-
logia dell’ordine e dei poteri che questo
comporta, intuisce € comprende tuttavia
questa nuova istanza perché, a dispetto di
tutto, ¢ ancora mossa nell’'intimo, € lo sara
sempre, da quella intenzionalita evangeli-
ca che tiene in salvo, appunto, i presuppo-
sti della fraternita, perché depositaria del
mistero della vita stessa di Dio, rivelato da
Gesu, ossia il mistero della Vita Trinitaria
(eterna, infinita reciprocita tra il Padre e
il Figlio nello Spirito), € perché in virtu del
sacramento celebrato dai chierici, essa
rende visibile nel mondo il Corpo del Si-
gnore. La fraternita che Francesco ricer-
ca ha, dunque, il suo ultimo fondamento
nella comunione trinitaria, significata e
alimentata dall’Eucaristia. Sono queste le
sorgenti che alimentano la nuova forma

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

di responsabilita inaugurata dalla frater-
nita francescana, nella quale il rispondere
di sé trova senso nella misura in cui ci si
rende disponibili a rispondere dell’altro e
della cura dell’altro.

Un’intuizione che puo costituire anche
0ggi una risposta significativa alla gran-
de questione antropologica in atto: oggi
I'uomo sa che non ci sara salvezza fino
a che i minori, i lebbrosi della terra, non
siederanno al convivio comune, fratelli
tra fratelli, e lo sa non per una piu ricca
intuizione morale, ma perché I'alterna-
tiva ¢ la morte di tutti. Oggi la chiesa sa
che il suo compito ¢ di essere una chiesa
conviviale, dove la qualifica di fraternita
abbia la meglio su ogni altra distinzione.
Oggi 'uomo sa che ¢ finita la civilta alla
cui base era la contrapposizione tra fede-
le e infedele, tra amico e nemico: la citta
sara salva solo se il lupo fara un patto di
fraternita con l'altro lupo. E finalmente
oggi 'uomo sa che, esposta ormai al ri-
schio di una catastrofe estrema, la bio-
sfera non ¢ lo spazio del suo dominio, ma
I'organismo entro cui pulsa la sua vita
spirituale: se egli ¢ il padrone a cui tutte
le creature devono obbedire, ¢ anche il
servo che deve obbedire a tutte le creatu-
re. La poverta e la fraternita inaugurata
da Francesco ¢ anche una forma di amo-
re per le generazioni future, una forma
di amore a cui oggi ¢ affidata, con piena
nostra consapevolezza, la stessa possibi-
lita che la storia umana prosegua.

67





