
49

Franco Venturella

La nostra storia di italiani ci dovrebbe 
insegnare che la democrazia è un bene 
delicato, fragile, deperibile, una pianta 
che attecchisce solo in certi terreni, 
precedentemente concimati. E concimati 
attraverso l’assunzione di responsabilità 
di tutto un popolo. Ci potrebbe far riflettere 
sul fatto che la democrazia non è solo libere 
elezioni – quanto libere ? – , non è soltanto 
progresso economico – quale progresso e 
per chi ?– . È giustizia. È rispetto della 
dignità umana, dei diritti delle donne. È 
tranquillità per i vecchi e speranza per i 
figli. È pace. 

Tina Anselmi, Storia di una passione 
politica. La gioia condivisa dell’impegno, 

S&K, Milano 2006

La difficile transizione

a frammentazione sociale e cultu-
rale sembra caratterizzare l’attua-
le situazione del Paese. La fase di 

transizione, iniziata negli anni novanta, 
non sembra avviarsi a conclusione e, quel 
ch’è peggio, non lascia ancora intravedere 
possibili varchi verso l’uscita. 

Già nel 1993, Giuseppe Dossetti, prefigu-
rando lo scenario futuro, ammoniva: «Vi-
viamo in una crisi epocale. Io credo che 
non siamo ancora al fondo, neppure alla 
metà di questa crisi… Noi cerchiamo di 
rappresentarci questo sconvolgimento to-
tale con dei modelli precedenti… ma sono 
tutti non proporzionati, perché il rinnova-
mento è assai più radicale. Siamo dinanzi 
all’esaurimento delle culture. Non vedo 
nascere un pensiero nuovo né da parte 
laica, né da parte cristiana. Siamo tutti 
immobili, fissi su un presente, che si cer-
ca di rabberciare in qualche maniera, ma 
non con il senso della profondità dei mu-
tamenti… L’unico grido che vorrei fare 
sentire oggi è il grido di chi dice: aspetta-
tevi delle sorprese ancora più grosse e più 
globali e dei rimescolii più totali, attrezza-
tevi per tale situazione».
Sono riflessioni di estrema attualità. La 
fragilità delle istituzioni è evidente, non 
altrettanto la percezione del rischio. Sem-
bra, anzi, che i partiti anziché imprimere 
una svolta al sistema politico, siano molto 
più impegnati a ricercare la propria so-
pravvivenza. Dopo il tramonto delle gran-
di aggregazioni popolari e la proliferazio-
ne dei partiti, il modello maggioritario 

RIPROGETTARE la democrazia

L

PROPOSTA EDUCATIVA 2/07

A PROPOSITO DI...



50 51

aveva aperto la strada alla governabilità. 
Ma la nuova legge elettorale, voluta dalla 
destra, ha creato le premesse per rendere 
difficile l’esercizio del potere da parte del 
successivo governo, che si trova di fatto 
sempre sull’orlo di una crisi, minacciata 
da litigiose minoranze interne, auspicata 
quotidianamente dall’opposizione e am-
plificata dai mass media. Così, pur otte-
nendo risultati apprezzabili sul versante 
del risanamento, del rilancio economico e 
della protezione delle fasce deboli, la per-
cezione popolare è segnata dalla conflit-
tualità permanente, dalla sensazione che 
non si faccia abbastanza.
Si fa, dunque, impellente la ricerca di nuo-
ve regole, sollecitate anche dalla proposta 
di referendum: ma appare sempre difficile 
trovare una piattaforma condivisa, perché 
diverse e contraddittorie sono le esigenze 
delle grandi e delle piccole formazioni.

Tra sfiducia e disincanto

Di fronte alle ambiguità in cui la nostra 
società si dibatte, la sensazione diffusa è 
quella di muoverci in un magma che impe-
disce di andare avanti verso obiettivi certi 
e condivisi, mentre si insinua la paura di 
esserci impantanati in una situazione di 
provvisorietà e di incertezza che non ge-
nera futuro. Anche chi ha sempre credu-
to nei valori della democrazia sperimen-
ta momenti di smarrimento. La sfiducia 
sembra intaccare tutte le istituzioni: par-
lamento, magistratura, chiesa, scuola… 
e naturalmente i partiti ritenuti respon-
sabili del degrado della politica. E tale at-
teggiamento coinvolge anche le aggrega-
zioni che stanno cercando faticosamente 
di effettuare tentativi di rigenerazione o 
di semplice restauro: alcuni mettendo in 
moto un percorso di libera adesione popo-
lare, attraverso consultazioni di base, al-
tri affidandosi alla semplice decisione del 
dominus, sicuro di esercitare un ruolo ca-

rismatico e di intercettare alcuni bisogni 
avvertiti dalla gente. Ma rimane sempre 
il sospetto che tali cambiamenti servano a 
mantenere, in maniera gattopardesca, le 
situazioni immodificate, a tutela di vecchi 
privilegi di una «casta», arroccata al po-
tere e che non ha intenzione di lasciare 
ad altri la scena: nonostante si chieda e 
si tenti una partecipazione dal basso, c’è 
la sensazione che i giochi siano gestiti ad 
altri livelli, dagli stessi apparati. 
A confermarcelo – anche se non ce n’era 
bisogno – è il decimo Rapporto Demos 
«Sull’atteggiamento degli italiani verso lo 
Stato». La sfiducia verso le istituzioni ha 
registrato livelli mai raggiunti dal 2000 ad 
oggi. La mancanza di riferimenti credibili 
e, perciò, autorevoli rende difficile anche 
la coesione sociale, perché l’orizzonte ap-
pare frammentato. Osserva Ilvo Diaman-
ti: «Tuttavia, questa volta, nell’aria si co-
glie qualcosa di nuovo. Basta considerare 
con attenzione la «sfiducia», la quale può 
assumere significati molto diversi. C’è, 
ad esempio, una sfiducia «costruttiva», 
che si esprime quando esiste un’alterna-
tiva all’ordine esistente. Ma esiste anche 
l’inverso: una fiducia «distruttiva», che 
spazza via un sistema privo di legittimità 
e consenso. Ancora: c’è la sfiducia «cri-
tica», che sfida e sanziona le istituzioni, 
per costringerle a correggersi. Oppure: 
la sfiducia «democratica», contrappeso 
alle tentazioni del potere. Garanzia di 
libertà… Questa fase, invece, ci sembra 
caratterizzata da un diverso tipo di sfi-
ducia, che definiremmo «apatica». Senza 
passione. Quasi indifferente. Di certo non 
finalizzata: né al confronto né allo scon-
tro. Ma, soprattutto, non proiettata nel fu-
turo… Convinti, i cittadini, che «se ieri le 
cose sono andate male, domani andranno 
anche peggio»» (La Repubblica, 13 dicem-
bre 2007). Questa «sfiducia apatica» non 
evoca pessimismo, ma eclissi del futuro. 
Si tratta di una incapacità a guardare 

oltre il presente: caratteristica, questa, 
di solito riferita alla condizione giovani-
le, ma che sembra permeare il vissuto di 
larga parte della società. In ogni caso, la 
società appare «confusa» e senza punti 
solidi di riferimento: quasi impantanata in 
un «magma», una sorta di «mucillagine» o 
«poltiglia», secondo la definizione del re-
cente Rapporto Censis.
Appare, dunque, innaturale e incompren-
sibile che il dibattito politico continui a 

rifugiarsi in ritualismi svuotati di signifi-
cato, in sterili bizantinismi, in litigi quo-
tidiani che denunciano un vuoto di idee e 
di proposte.
Mentre altri sono i problemi che assillano 
la gente comune: la mancanza di prospet-
tive di futuro da parte dei giovani, specie 
al Sud, la precarietà occupazionale che 
impedisce di assumere responsabilità 
verso se stessi e gli altri. Secondo un son-
daggio Swg, «se nel 1991 droga, mafia e 

PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 PROPOSTA EDUCATIVA 2/07



52 53

AIDS occupavano gran parte dei pensieri 
del Paese, nel 2007, al primo posto c’è la 
delinquenza, al secondo il tema del lavo-
ro (che negli anni occupa costantemente 
posizioni di rilievo) e al terzo la crisi eco-
nomica».
Infatti, il tema della sicurezza, soprat-
tutto nel Nord del Paese, viene percepito 
come questione di fondo, a causa di un 
consistente flusso migratorio che genera 
problemi inediti di convivenza, alimen-
tando insofferenza nei confronti dell’al-
tro, visto come minaccia. La paura gene-
ra spesso la scorciatoia di provvedimenti 
estemporanei ed emotivi che tendono ad 
escludere quanti sono diversi per cultura 
e provenienza geografia, i quali sono ri-
tenuti responsabili di azioni violente e di 
aver reso insicure e invivibili molte città. 
L’antipolitica trova terreno di coltura, 
quando le istituzioni vengono percepite 
come disattente e incapaci di dare risposte 
immediate e adeguate ai problemi. In tale 
contesto, i mass media giocano spesso un 
ruolo di amplificazione del disagio sociale, 
offrendo la rappresentazione di una real-
tà italiana in disfacimento, ossessionata 
dall’insicurezza e dal disordine pubblico. 
Anche il fatto che i media siano ancora 
praticamente in mano a pochi soggetti 
crea seri problemi circa la formazione del 
libero consenso: chi possiede e controlla 
gli strumenti della comunicazione può 
manipolare la verità dei fatti per interessi 
da tutelare e da legittimare. 

La ricerca di un ethos condiviso

Se la situazione è questa, non basta a rige-
nerare la democrazia un semplice maquil-
lage o una semplice riforma del sistema 
elettorale. Occorre l’elaborazione di una 
nuova cultura che sappia interpretare il 
presente, facendo memoria del passato, 
per immaginare prospettive praticabili di 
futuro. Manca l’idea stessa della responsa-

bilità verso le generazioni che verranno, il 
senso di una cittadinanza piena capace di 
raccogliere le sfide dell’oggi per costruire 
insieme le regole del vivere nella giustizia, 
nella pace, nella solidarietà.
Si avverte l’esigenza di una rigenerazione 
innanzitutto culturale: vi sono valori da 
rifondare, nuove sintesi interculturali che 
nascono dalla pluralità delle visioni della 
vita e del mondo. Il dialogo, il confronto, 
l’apertura all’altro sono elementi costitu-
tivi di un modello in grado di accogliere le 
differenze e di aprirsi alle trasformazioni 
che il mondo moderno impone, in modo 
da sviluppare percorsi condivisi di uma-
nizzazione e di libertà per tutti.
Riprogettare la democrazia richiede una 
nuova riflessione antropologica, in cui 
trovino la loro centralità l’umano fonda-
mentale, la dignità della persona e il pieno 
rispetto dei diritti umani. La rigenerazio-
ne non riguarda solo la classe politica: 
ciascuno è chiamato a compiere il viag-
gio all’interno di se stesso, al fondo della 
propria interiorità. Sono da rigenerare le 
relazioni individuali e sociali, il rapporto 
con gli altri, il senso dello Stato e delle 
Istituzioni, la dimensione del bene comu-
ne, la politica come luogo della mediazio-
ne e come servizio esigente alla crescita e 
allo sviluppo complessivo della società a 
vantaggio di tutti. Nessuno escluso, elimi-
nando le strutture di ingiustizia. 
Occorre rigenerare una nuova consape-
volezza democratica, fondata sulla par-
tecipazione responsabile, su nuove forme 
di militanza politica orientate alla costru-
zione della casa di tutti. «La democrazia 
esige che ciascuno di noi conferisca in 
comune qualcosa di sé, metta in comu-
ne, formi un patrimonio comune (la sfe-
ra pubblica). Non si vive in democrazia 
se ciascuno di noi non è disposto a met-
tere in comune con altri il tesoro pubbli-
co formato dalle proprie risorse (risorse 
materiali e spirituali, esigenze, capacità 

professionali, tempi). Se non esiste que-
sto patrimonio comune non c’è una sfera 
pubblica adeguata all’idea di democrazia» 
(G. Zagrebelsky).
La separazione dell’etica dalla politica, il 
riferimento sempre più debole al «bene 
comune» a vantaggio di scelte individuali-
stiche in base a calcoli utilitaristici di costi 
e benefici, finisce con il far ricadere sulle 
fasce più deboli il prezzo del cambiamen-
to e del risanamento; mentre, in realtà, 
«la qualità umana di una società dovrebbe 
misurarsi sulla qualità della vita dei suoi 
membri più deboli» (Z. Bauman). 
Una democrazia senz’anima, senza un 
ethos condiviso, diventa un contenitore 
vuoto. La democrazia non risiede soltanto 
in un sistema coerente di regole, ma si so-
stanzia di valori, di relazioni, ma soprat-
tutto si fonda sulla qualità delle persone 
che la incarnano e la rendono credibile. 
A volte, lo squarcio surrettiziamente 
aperto dalle intercettazioni telefoniche 
lascia intravedere uno scenario squallido 
e desolante di miserie morali, di intrighi 
meschini, di relazioni sporche giocate al-
l’ombra dell’impunità, da cui emergono 
conflitti di interesse o tentativi più o meno 
riusciti di corruzione. E i malcapitati di 
turno, colti in fragrante, invocano la tu-
tela della privacy, come se azioni riprove-
voli, o penalmente perseguibili, potessero 
acquisire una loro moralità e dignità, per 
il solo fatto di rimanere tutelate dalla se-
gretezza. Se i rappresentanti del popolo 
sono corrotti anche la democrazia riceve 
un danno irreparabile. 
Solo una nuova coscienza civile ed etica 
può essere in grado di orientare le scel-
te dei singoli, dei gruppi e delle istituzio-
ni verso traguardi di bene, di giustizia, di 
pace, di benessere per tutti, a partire dalle 
fasce più deboli della società. In questa 
ricerca comune, è auspicabile trovare 
sinergie e convergenze tra persone di di-
verso orientamento culturale: il dialogo 

aperto e intelligente, il riferimento a valo-
ri comuni, la negoziazione onesta sui temi 
«sensibili», in modo da giungere al più alto 
livello di condivisione, possono costituire 
elementi fondativi di una laicità inclusi-
va e rispettosa delle differenze, al di là di 
posizioni ideologiche che non favoriscono 
quella «mediazione alta» indispensabile al 
sano vivere civile.
Ritessere il tessuto etico è un compito im-
portante e decisivo per un Paese che vuo-
le ridare senso ai valori su cui è fondata 
la comunità politica e sociale, e che sono 
stati enucleati 
e formalizzati 
nella Costi-
tuzione, nata 
dalla felice 
convergenza 
tra diverse po-
sizioni cultu-
rali. Si tratta di 
valori che van-
no ripensati e 
riattualizzati, 
alla luce del-
le sfide poste 
oggi da una so-
cietà globaliz-
zata. Ma sono 
valori che, se 
r i m a n g o n o 
solo teorizzati, senza trovare vie di at-
tuazione concreta, visibile e verificabile, 
finiscono per essere svuotati di contenuto 
e ininfluenti rispetto alle scelte di vita in-
dividuali e collettive.
La consapevolezza di vivere in una socie-
tà liquida, senza mappe comuni di orien-
tamento, ci costringe a ritrovare insieme 
percorsi educativi praticabili che consen-
tano a tutti i soggetti di uscire dalla preca-
rietà e di ricostruire, attraverso un viaggio 
di interiorizzazione, un sistema di regole 
e di responsabilità. Su di esse è possibile 
fondare un ordinato vivere sociale, libe-

La «convivialità 

delle differenze» 

alimenta la vita 

democratica 

e sostiene lo 

sviluppo di una 

coscienza 

solidale

PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 PROPOSTA EDUCATIVA 2/07



54 55

randosi dalla prigione dell’individualismo 
narcisista e dall’arroganza di un io smi-
surato che non può costituire la misura 
di tutto.

Una nuova cultura della cittadinanza

Alla luce di quanto esposto, appare eviden-
te che occorre mettere mano a ricostruire 
il senso dello Stato e delle Istituzioni, una 
nuova cultura della partecipazione e della 
legalità. Educare la democrazia e alla de-
mocrazia diventa un impegno inderogabi-
le se non si vuole correre il rischio di una 
deriva autoritaria o di una democrazia 
formale e non sostanziale, ridotta a sem-
plice rispetto burocratico di adempimenti 
e di regole. 
Occorre, dunque, individuare e ripensare 
luoghi di riflessione e di confronto, di ri-
cerca ed elaborazione; dotarsi di strumen-
ti di osservazione, di analisi della realtà, a 
partire dal territorio in cui si vive, con una 
apertura ai problemi che coinvolgono la 
comunità più vasta. Un luogo dove met-
tere a confronto le esperienze, stimolare 
l’intelligenza delle persone perché, non 
lasciandosi catturare da una visione emo-
tiva, sappiano alimentare l’impegno so-
ciale e la passione verso la città. Si tratta 
di un allenamento alla vita democratica e 
all’esercizio della cittadinanza. La demo-
crazia si apprende, attraverso un pazien-
te tirocinio, affrontando le sfide della vita 
quotidiana.
L’impegno di animazione della società ci-
vile si esprime concretamente attraverso 
la partecipazione attiva alle diverse forme 
di associazionismo e di volontariato, pra-
ticando percorsi operosi di cittadinanza 
responsabile rivolti al bene comune, nel 
segno della gratuità, della condivisione, 
dell’accoglienza.
L’esigenza oggi fortemente reclamata di 
un rafforzamento dell’identità e del recu-
pero delle radici culturali non può trovare 

la motivazione sulla paura di sentirsi mi-
nacciati dagli altri che reclamano nuovi 
spazi di cittadinanza. Perché la paura è 
sempre cattiva consigliera: espone ad at-
teggiamenti difensivi di arroccamento, di 
chiusura e tende a delimitare confini, a 
tagliare ponti, ad innalzare barriere.
Bisogna pensare che ci troviamo in una 
società globale, in cui la dimensione del-
l’interdipendenza planetaria fa parte in-
tegrante della vita e l’irruzione dell’altro 
non può essere percepita come minaccia, 
ma come risorsa. La pluralità è il paradig-
ma di una comunità aperta al dialogo, alla 
reciproca contaminazione, all’integrazio-
ne e all’inclusione. La «convivialità delle 
differenze» alimenta la vita democratica e 
sostiene lo sviluppo di una coscienza soli-
dale che riconosce i diritti di tutti e di cia-
scuno, senza esclusioni, in base alla co-
mune appartenenza alla famiglia umana. 

A scuola di democrazia 

La democrazia nasce da un rapporto fi-
duciario che va rinegoziato alla luce di 
una condizione nuova, a livello sociale 
e culturale. Vi è la necessità di rigenera-
re quei valori costitutivi del Patto, oggi 
non più interiorizzati e condivisi, e che 
non trovano spesso nelle istituzioni e 
negli uomini che dovrebbero incarnarli, 
testimonianze credibili, autorevolezza e 
coerenza. 
La democrazia, secondo quanto già la 
cultura classica ci ha insegnato, se non 
coltivata adeguatamente, si trasforma 
facilmente in regime di massa, come 
la monarchia degenera in tirannide, e 
l’aristocrazia in oligarchia. 
Forse non è ancora troppo tardi. Il no-
stro Paese, a partire dalle nuove genera-
zioni e dalle fasce più deboli della nostra 
società, ha bisogno di ritrovare energie 
nuove, per ridare fiducia, serenità, e 
speranza. E ve ne sono, a ben vedere, 

che possono rivitalizzare dall’interno 
come lievito le istituzioni, la vita politica 
e sociale.
Si possono cogliere tanti segnali positivi: 
la presenza diffusa del volontariato, le 
diverse forme dell’impegno sociale, una 
maggiore coscienza civile nella lotta con-
tro la criminalità organizzata e le mafie, 
un certo risveglio di movimenti di base 
che esprimono, al di là delle forme, una 
reale esigenza di partecipazione e di af-
fermazione di alcuni valori irrinunciabi-
li. Ma soprattutto la consapevolezza che 
è possibile pensare ad un mondo diverso, 
a partire dal territorio, dalle città, dalle 
situazioni in cui ciascuno è chiamato a 
vivere, ritenendosi parte attiva nella tra-
sformazione graduale della società.

Rimane, al di là di tutto, un compito fon-
damentale che gli adulti devono alle nuo-
ve generazioni: quello di rigenerare dal di 
dentro la democrazia, di educare al senso 
delle Istituzioni, di ricostruire il tessuto 
della partecipazione, a tutti i livelli, supe-
rando i pregiudizi o i disincanti, attraverso 
una incisiva ed efficace azione educativa 
in grado di mettere insieme teoria e prati-
ca. Si tratta di una scommessa che deve 
trovare spazio in tutti i luoghi formativi: 
dalla scuola all’associazionismo, dal vo-
lontariato alla società civile, dal territorio 
alle istituzioni, dalle aggregazioni politi-
che a quelle ecclesiali e religiose.
Una democrazia senza partecipazio-
ne, irrigidita in procedure burocratiche, 
senz’anima e slanci ideali, privata di fatto 

del necessario control-
lo, diventa facilmente 
ostaggio delle lobbies 
affaristiche e dei poteri 
forti palesi o occulti. 
La democrazia può es-
sere narcotizzata dal-
la pigrizia pantofolaia, 
dalla disaffezione, dal-
l’indifferenza, dalla sen-
sazione paralizzante di 
non riuscire ad incide-
re minimamente sulle 
decisioni che sembrano 
prese a prescindere dai 
cittadini.
I valori presenti nella 
Carta costituzionale, 
che devono costituire il 
collante della vita na-
zionale, vanno perciò 
ripensati e rivissuti alla 
luce delle nuove sfide 
che interpellano la co-
scienza di tutti: la soli-
darietà, la giustizia so-
ciale, i diritti umani, la 
dignità di ogni persona, 

PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 PROPOSTA EDUCATIVA 2/07

.



56 57

Antonio Mastantuono

VERITÀ/CARITÀ

Ci si può fare un idolo della stessa 
verità; infatti, la verità senza la carità 
non è Dio: è solo un idolo che non 
bisogna né amare né adorare.

Blaise Pascal

nche le parole si ammalano e ri-
chiedono una terapia, sono esse 
stesse ad indicare efficacemente 

la condizione di salute di cui gode o di cui 
soffre il pensiero. Per i pensatori del Circolo 
di Vienna, le parole si ammalano quando il 
loro significato diventa equivoco e diviene 
fonte di fraintendimenti. Propongono quin-
di un linguaggio il più vicino possibile alle 
formule logico-matematiche. Ma ciò che si 
guadagna in chiarezza si perde in profon-
dità. Le «chiare, dolci, fresche acque» che 
canta il Petrarca non possono essere sosti-
tuite dalla formula H2O. 
Non sono sfuggite a questa malattia se-
mantica i termini «verità» e «carità»; la 
prima diventata sinonimo di verità astrat-
ta, metafisica, immutabile; l’altra ridotta al 
significato di elemosina, di assistenza…
Le riflessioni dei filosofi, da un lato, e quel-
la degli storici, dall’altro, hanno intercetta-

to più volte i termini sottoponendoli ad una 
profonda verifica. 
I primi, per l’attitudine antimetafisica di al-
cuni esiti del pensiero del Novecento, sono 
giunti alla conclusione che all’uomo oggi è 
consentita soltanto «una ragionevole inter-
pretazione della nostra condizione, senza 
pretese di universalità» (Vattimo) con la 
conseguente rinuncia ad una qualsiasi pre-
tesa di verità e l’affermazione della carità 
come radicalmente alternativa rispetto al 
concetto di verità elaborato in sede meta-
fisica.
Gli altri hanno evidenziato come la Chie-
sa, nel corso della sua storia millenaria, 
presentandosi sempre come depositaria 
della Verità, non ha mancato, in nome del-
la stessa verità, di esercitare violenza. Una 
realtà, questa, riconosciuta nella Lettera 
apostolica di Giovanni Paolo II Tertio mil-
lennio adveniente, dove si legge: «Un capi-
tolo doloroso sul quale i figli della chiesa 
non possono non tornare con animo aper-
to al pentimento, è costituito dall’acquie-
scenza manifestata, specie in alcuni secoli, 
a metodi di intolleranza e persino di violenza 
nel servizio della verità» (n. 35).
Un rapporto, comunque, quello tra verità 
e carità – perché certamente si tratta di 

uno sviluppo equo e sostenibile, il supera-
mento delle disuguaglianze, il pluralismo 
culturale, l’inclusione sociale, l’accoglien-
za di soggetti provenienti da aree geografi-
che diverse, che non sono «forza lavoro», 
ma persone titolari di diritti e di doveri.
Le celebrazioni per i 60 anni della Costi-
tuzione potrebbero portare un contributo 
forte di riflessione, anche se il recupero 
della memoria storica diventa sempre più 
labile in questa generazione dal respiro 
corto, e gli attuali testimoni rischiano di 
apparire figure retoriche di un mondo or-
mai lontano.
Occorre, dunque, per esercitare la citta-
dinanza attiva, andare «a scuola di demo-
crazia», attraverso percorsi di riflessione, 
di studio, di confronto, anche a livello teo-
rico-conoscitivo, di alcune questioni deci-
sive che dovranno trovare vie concrete di 

applicazione nei diversi ambiti formativi, 
contesti relazionali e associativi: la Costi-
tuzione, il bene comune, la dimensione 
interculturale e interreligiosa, il plurali-
smo, l’etica pubblica, la legalità e le regole 
della convivenza civile, il rapporto politi-
ca-economia in un contesto di solidarietà, 
lo sviluppo sostenibile e l’uso delle risorse, 
il corretto uso delle biotecnologie e degli 
strumenti dell’informazione e della comu-
nicazione.
I care: tutto ci interessa se riguarda il de-
stino della comunità. Solo una coscienza 
matura che sa assumersi la responsabili-
tà nei confronti di se stessi e degli altri, in 
controtendenza rispetto alla logica dell’in-
dividualismo e del tornaconto personale, 
è l’unica strada che può condurci tutti in-
sieme verso una reale speranza di futuro. 
È una scommessa e un compito.

A

PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 PROPOSTA EDUCATIVA 2/07

E/O


