
7

Giuseppe Lorizio

1. Un antico monito

onosci te stesso!», «Nulla di trop-
po!», «Impegnati, la catastrofe è 
vicina!», di questi tre precetti del-

fici il primo, ritenuto inscritto sull’archi-
trave dell’ingresso del tempio, ha certa-
mente riscosso maggior successo, grazie 
alla sua ripresa socratica e filosofica, che 
può aver contribuito in parte ad oscurar-
ne il significato cultuale e religioso origi-
nario. Se la passata apologetica – sulla 
scorta di riferimenti patristici – era solita 
rinvenire profezie anche cristologiche ad 
esempio negli oracoli sibillini,1 oggi una 

1 Un esempio significativo di questa tendenza lo possiamo rin-
venire nella dissertazione con cui Antonio Rosmini si laureò in 
teologia presso l’Università di Padova nel 1822. Rosmini scorge 
la presenza di Cristo nelle profezie pagane della «puella cujus 
pectus numen recipit», utilizzando soprattutto la predizione 
della Sibilla cumana, riferita da Virgilio, dove si parla del parto 
verginale. Risponde quindi positivamente, anche se con la do-
vuta cautela, alla domanda posta nel titolo della prima stesura 
della dissertazione: se negli oracoli sibillini vi fosse qualche 
predizione della venuta di Cristo, e tale risposta viene sup-
portata con argomenti di convenienza interna da una parte e 
con l'appoggio di interpretazioni autorevoli dei Padri (Clemen-
te Alessandrino, Giustino, Origene, Lattanzio, Agostino) che 
hanno intepretato questi oracoli in prospettiva cristologica: il 
Cristo costituisce la chiave di lettura implicita nella storia e 
nella cultura pagana Abbiamo due stesure della dissertazione: 

maggiore sobrietà si impone. E tuttavia 
il richiamo oracolare alla conoscenza di 
sé permane, tanto che viene a costituire il 
primo momento di riflessione che la Fides 
et ratio2 propone, esprimendosi in questi 
termini: «Sia in Oriente che in Occidente, 
è possibile ravvisare un cammino che, nel 
corso dei secoli, ha portato l’umanità a in-
contrarsi progressivamente con la verità 
e a confrontarsi con essa. È un cammino 
che s’è svolto – né poteva essere altrimen-
ti – entro l’orizzonte dell’autocoscienza 
personale: più l’uomo conosce la realtà e 
il mondo e più conosce se stesso nella sua 
unicità, mentre gli diventa sempre più im-
pellente la domanda sul senso delle cose e 
della sua stessa esistenza. Quanto viene 
a porsi come oggetto della nostra cono-
scenza diventa per ciò stesso parte della 
nostra vita. Il monito «Conosci te stesso!» 
era scolpito sull’architrave del tempio di 
Delfi, a testimonianza di una verità basi-

una più breve, intitolata An in sybillinis oraculis verae aliquae 
fuerint de Christo praedictiones, e l'altra più lunga De Sibyllis 
lucubratiuncula, entrambe in Rosmini, 1956, pp. 133-147. 
2 Per il testo dell’enciclica cf. AAS 91 (1999) 5-88 e EE 8, 2375-
3038; per un bilancio a cinque anni dalla promulgazione dell’en-
ciclica cf. Livi–Lorizio, 2004. Una bibliografia aggiornata e ragio-
nata in Sabetta, 2004b. Cf. anche Sabetta, 2004a, pp. 169-197. 

SENZA SENSO E SENZA CENTRO?
La via dell’interiorità

C

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

R&M/1



98

lare che deve essere assunta come regola 
minima da ogni uomo desideroso di distin-
guersi, in mezzo a tutto il creato, qualifi-
candosi come «uomo» appunto in quanto 
«conoscitore di se stesso». Un semplice 
sguardo alla storia antica, d’altronde, mo-
stra con chiarezza come in diverse parti 
della terra, segnate da culture differenti, 
sorgano nello stesso tempo le domande 
di fondo che caratterizzano il percorso 
dell’esistenza umana: «Chi sono? Da 
dove vengo e dove vado? Perché la pre-
senza del male? Cosa ci sarà dopo questa 
vita?». Questi interrogativi sono presenti 
negli scritti sacri di Israele, ma compaiono 
anche nei Veda non meno che negli Ave-
sta; li troviamo negli scritti di Confucio 
e Lao-Tze come pure nella predicazione 
dei Tirthankara e di Buddha; sono anco-
ra essi ad affiorare nei poemi di Omero e 
nelle tragedie di Euripide e Sofocle come 
pure nei trattati filosofici di Platone e Ari-
stotele. Sono domande che hanno la loro 
comune scaturigine nella richiesta di sen-
so che da sempre urge nel cuore dell’uo-
mo: dalla risposta a tali domande, infat-
ti, dipende l’orientamento da imprimere 
all’esistenza. La Chiesa non è estranea, 
né può esserlo, a questo cammino di ri-
cerca. Da quando, nel Mistero pasquale, 
ha ricevuto in dono la verità ultima sul-
la vita dell’uomo, essa s’è fatta pellegrina 
per le strade del mondo per annunciare 
che Gesù Cristo è «la via, la verità e la 
vita» (Gv 14, 6). Tra i diversi servizi che 
essa deve offrire all’umanità, uno ve n’è 
che la vede responsabile in modo del tutto 
peculiare: è la diaconia alla verità. Questa 
missione, da una parte, rende la comuni-
tà credente partecipe dello sforzo comune 
che l’umanità compie per raggiungere la 
verità; dall’altra, la obbliga a farsi carico 
dell’annuncio delle certezze acquisite, 
pur nella consapevolezza che ogni verità 
raggiunta è sempre solo una tappa ver-
so quella piena verità che si manifesterà 

nella rivelazione ultima di Dio: «Ora ve-
diamo come in uno specchio, in maniera 
confusa; ma allora vedremo faccia a fac-
cia. Ora conosco in modo imperfetto, ma 
allora conoscerò perfettamente» (1Cor 
13, 12).3

2. La ripresa moderna

Procedendo oltre la ripresa medievale 
dell’antico detto, basterà qui segnalare 
come i famosi versi di Seneca:	

Illi mors gravis incubat, 
qui notus nimis omnibus,
ignotus moritur sibi

siano stati programmaticamente ripresi da 
Cartesio,4 agli albori del pensiero moder-
no. Il riferimento al motto nell’enciclica di 
Giovanni Paolo II, viene coraggiosamente 
e opportunamente interpretato a partire 
dalle domande fondamentali, da cui nasce 
per l’uomo l’impresa della ricerca della 
Verità. Sono parole nelle quali echeggia 
l’incipit de L’Action di Maurice Blondel 
(1993)5 e per le quali credo valga la mes-
sa in guardia dal rischio intellettualistico6 

e gnostico (Rudolph, 2000, pp. 169-175; 
Magris, 1997, pp. 333-380), che la scritta 
delfica può facilmente attivare. 
Restano alcune altre sottolineature da ef-

3 Per la comprensione del motto e la sua Wirkungsgeschichte 
resta fondamentale il volume di Courcelle (2001, peccato che 
questa edizione italiana presenti molte imprecisioni nel greco). 
È senz’altro merito di Pié Ninot (2002), aver non solo sottoli-
neato questa ripresa dell’esortazione delfica nell’enciclica, ma 
aver ripreso il tema in prospettiva teologico-fondamentale (ivi, 
pp. 73-158). Rimandiamo a queste pagine per una approfondita 
riflessione sul percorso che la formula ha attivato.
4 Tieste, 400c ss: «Funesta morte sovrasta colui che troppo noto 
a tutti, muore ignoto a se stesso». Per la ripresa cartesiana del 
tema cf. la Lettera a Chanut del 1 novembre 1646 in Descartes, 
1969, pp. 866-869.
5 Vd. p. 65: «La vita umana ha o non ha un senso? E l’uomo ha 
un destino?».
6 «Una mera conoscenza non è mai sufficiente a metterci in 
azione, perché non ci afferra interamente: in ogni atto c’è un at-
top di fede» (Blondel, 1993, p. 67).

fettuare. La prima riguarda il fatto che, 
per quanto possa plausibilmente affian-
carsi al testo delfico, la formula cristia-
na dell’homo capax Dei (proveniente da 
Rufino con connotazione cristologica e 
anch’essa con numerose e autorevoli ri-
prese nella tradizione credente, cf. Pié 
Ninot, 2002, pp. 94-212), da cui prende 
le mosse il Catechismo della Chiesa Cat-
tolica nel trattare la rivelazione, con di-
versa accentuazione propone il tema 
scolastico del desiderium naturale vivendi 
Deum, fondato sulla dimensione creatura-
le dell’uomo, sembra valere a fondare la 
possibilità di un modello «trascendentale» 
in teologia fondamentale, ma soprattutto 
risulta particolarmente importante per la 
riflessione intorno all’istanza antropologi-
ca, imprescindibile per ogni teologia della 
rivelazione, che non intenda – pur sen-
za necessariamente declinarsi in termini 
«trascendentali» – ridurre il manifestarsi 
di Dio nel suo parlare e agire ad un mo-
nologo. Il richiamo alla formula delfica, in 
teologia fondamentale, ha il senso di mo-
strare i segni di una sorta di praeparatio 
Revelationis nella cultura, nella filosofia e 
nella religiosità extra e pre-cristiane. Tali 
forme di preparazione ovviamente non 
determinano né l’avvento della Parola, né 
i suoi contenuti, si tratta infatti di argo-
menti di «convenienza», che nulla hanno 
a che vedere con una sorta di determini-
smo teologico.
La seconda sottolineatura riguarda il fat-
to che la ripresa del motto delfico da parte 
della Fides et ratio si coniuga con l’interro-
gativo concernente non solo l’origine e il 
destino dell’uomo e la sua identità, bensì 
anche il tema del male, che nella tradi-
zione del pensiero credente viene (forse 
sarebbe meglio dire veniva) affrontato 
nell’ambito della teodicea. Una volta che 
la filosofia sembra disertare volentieri 
non solo l’istanza metafisica, ma anche la 
riflessione sul male e sul dolore innocen-

te, rassegnandosi alla sua impossibilità, 
sembra oltremodo necessaria una ripresa 
teologica del tema, capace di incidere sul 
pensiero filosofico contemporaneo per ri-
chiamarne la responsabilità anche a tale 
proposito.
Infine un’ultima sottolineatura, oltremo-
do interessante e che dovrebbe aiutarci 
ad evitare di cadere nelle maglie di una 
cattura filosofico-intellettualistica dell’a-
dagio delfico, riguarda il suo senso prima 
che filosofico, profondamente religioso. 
Scrive giustamente Giovanni Reale: «Sul 
preciso significato che la scritta “conosci 
te stesso” comunicava a chi entrava nel 
tempio per avere rapporto con Apollo e 
con il suo Oracolo, gli studiosi hanno rag-
giunto un sostanziale accordo di fondo: 
Apollo invitava l’uomo a riconoscere la 
propria limitatezza e finitezza e, quindi, 
esortava a mettersi in rapporto col dio, 
appunto sulla base di questa precisa con-
sapevolezza. Dunque, a chi entrava nel 
tempio di Delfi veniva detto quanto segue: 
“Uomo, ricordati che sei un mortale e che, 
come tale, tu ti avvicini al dio immortale”» 
(Reale, 2001, p. 7). A maggior ragione tale 
appello-invito dovrebbe valere allorché 
non l’uomo si accosta al Dio vivente, ma 
Questi si manifesta a lui nella storia.

3. Il pensiero contemporaneo

In tempi più recenti, il pensiero filosofico, 
e in particolare la fenomenologia hanno 
offerto non solo degli spunti, ma articolate 
e profonde riflessioni sull’interiorità. Sap-
piamo quanto sia sensibile l’uomo con-
temporaneo al messaggio che proviene 
dalla spiritualità, dalla mistica, come mo-
dalità attraverso cui incontrare se stesso. 
Al di là delle fuorvianti appropriazioni 
neo-gnostiche riteniamo, tuttavia, che il 
cammino dell’interiorità sia da sempre 
indicata come una delle vie attraverso le 
quali questo incontro tra noi e il Dio di 

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12



1110

Gesù Cristo si può realizzare. Molto in-
telligentemente Fides et ratio pur apren-
dosi con il riferimento al motto «conosci 
te stesso!» (n. 1), scolpito sull’architrave 
del tempio di Delfi, prende le distanze da 
interpretazioni neo-pagane dandone una 
corretta interpretazione al numero 15 
col tema della rivelazione come stella di 
orientamento.
Si può riprendere a questo riguardo l’eco 
del Noli foras ire, in teipsum redi, in inte-
riore homine habitat veritas agostiniano 
(Agostino, 1965, III, p. 6.),7 attraverso la 
lezione di un pensatore francese recen-
temente scomparso, che ci sembra espri-
mere – in termini spesso radicali e diffi-
cilmente condivisibili – la tendenza del 
pensiero contemporaneo a tematizzare 
l’interiorità come luogo in cui attingere la 
salvezza. Riteniamo che la proposta di un 
filosofo unilateralmente dedito alla elu-
cidazione dell’immanenza come fonda-
mento di ogni manifestazione dell’essere, 
possa in qualche modo offrire un apporto 
decisivo, anche se non esclusivo, al nostro 

7 Cf. anche Agostino, Esposizioni sui Salmi, 74, 9; FeR, 15.

interrogarci sulle attese di salvezza pre-
senti nel pensiero contemporaneo.
Un’avvertenza preliminare risulta tut-
tavia necessaria a guidare una corretta 
comprensione dei contenuti fondamentali 
di questa «filosofia dell’immanenza», o se 
si preferisce «della interiorità», la quale 
non si svolge assolutamente nei termini 
dell’immanentismo materialista, ma al 
contrario fa propria la concezione oppo-
sta dello spiritualismo, che impregna tutta 
la realtà anche nei suoi aspetti più mate-
riali ed esteriori. Parafrasando e capovol-
gendo un famoso verso di Peguy, possia-
mo dire che assistiamo in questo caso 
alla presa di coscienza del «carnale, che è 
esso stesso spirituale»,8 e che quindi trova 
il suo fondamento e il suo fine nella real-
tà intima e invisibile. A guidarci in questo 
momento del percorso sarà la lezione del 
pensatore francese Michel Henry,9 il qua-
le, oltre che all’immanentismo materiali-
sta, si contrappone (senza tuttavia assu-
merne esplicitamente come interlocutori 
gli esponenti) all’affermazione della tra-
scendenza radicale, di cui è portatore il 
pensiero d’ispirazione ebraica, così come 
si trova espresso nell’opera di E. Levinas. 
Sicché, se la più importante opera del 
pensatore di Kaunas può legittimamente 
sottotitolarsi «Saggio sull’esteriorità», nel 
caso del filosofo di Montpellier dobbiamo 
parlare di pensiero dell’interiorità.10 Men-

8 I versi di Charles Peguy suonano: «Car le surnaturel est lui-
même charnel / Et larbre de la grace est raciné profond / Et plon-
ge dans le sol et cherche juasqu'au fond / Et l'arbre de la grace 
est lui-même éternel / Et l'éternité même est dans le temporel 
/ Et l'arbre de la grace est raciné profond / Et plonge dans le 
sol et touche jusqu'au fond / Et le temps est lui-même un temps 
intemporel» (Peguy-Ève, 1957, pp. 1039s).
9 Data la scarsa frequentazione di questa filosofia, in Bibliografia 
ne diamo un elenco delle opere di riferimento quasi completa, in 
modo da offrire materiali per l'ulteriore approfondimento di que-
ste pagine. 
10 Un breve, ma interessante saggio di Jacques Colette propone 
una serie di considerazioni molto pertinenti riguardo ad un possi-
bile confronto tra i due filosofi, a partire dalla comune contrappo-

tre la porta del santuario, nel finale de 
La Stella della Redenzione (Rosenzweig, 
1985), si schiude verso l’esterno e verso la 
vita che fuori di esso si esprime, la fatica 
speculativa di Henry intraprende il cam-
mino inverso che dall’esteriorità porta 
all’interno del santuario della coscienza, 
cercando di raggiungere il luogo in cui 
l’essenza stessa si manifesta nella sfera 
più intima della soggettività. 
Il punto di partenza del pensiero di Michel 
Henry va situato ben oltre gli esiti heideg-
geriani della filosofia trascendentalista. 
Come qualsiasi lettore avvertito potrà fa-
cilmente notare, si tratta infatti della te-
matizzazione del nucleo centrale del pen-
siero moderno, la soggettività, in un’ottica 
del tutto diversa da quella assunta dalle 
filosofie che quest’epoca ha prodotto. In 
questo senso Henry, in uno dei suoi lavo-
ri più recenti, parla di «cominciamento 
perduto»11 della modernità, ma già le pri-
me righe de L’essence de la manifestation, 
riproponendo un’osservazione heidegge-
riana (Henry, opere filos., 1963, p. 1),12 ri-
mandano al cogito come all’imprescindibi-
le riferimento costante di tutto il cammino 
da percorrere. La questione fondamenta-
le è quella dell’apparire, ovvero della ma-
nifestazione dell’essere, per cui il filosofo 
di Montpellier non teme di affermare il 
primato della fenomenologia sull’ontolo-
gia. Egli infatti si domanda: «Come, in-
fatti, una qualunque cosa potrebbe essere 
per noi e cosa potremmo sapere noi a suo 

sizione nei confronti del pensiero heideggeriano nella sua ripre-
sa della prospettiva trascendentalista, che in un certo senso lo 
accomuna ad alcuni esiti della filosofia kantiana (Colette, 1967).
11 È lo stesso sottotitolo della Genealogia della Psicanalisi a con-
tenere questa formula.
12 Henry riporta prima in tedesco, quindi in francese un'espressio-
ne di Essere e tempo, dove Heidegger afferma che Cartesio lascia 
indeterminato il modo di essere della res cogitans, il senso stesso 
dell'essere del sum. Il filosofo di Montpellier ritiene al contrario di 
doversi concentrare sull'essere dell'ego: je, moi, che costituirà il 
tema della sua ricerca.

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

riguardo se essa non apparisse, se l’appa-
rire non avesse già stabilito il suo regno? 
La validità del principio della fenomeno-
logia è dunque completa: “tanto apparire, 
altrettanto essere”» (Henry, opere filos., 
1990, p. 9).
L’attenzione precipua alla tematica della 
manifestazione non deve tuttavia indurre 
a ritenere la strutturale visibilità dell’es-
sere, al contrario ciò che si manifesta è 
in primo luogo, ossia fondamentalmente, 
l’«invisibile», in quanto il contenuto stesso 
della rivelazione è la vita, la quale nella 
sua invisibilità è tutt’altro che un nulla 
fenomenologico: «Ora, – scrive Michel 
Henry – non è certamente l’orizzonte di 
visibilità in cui consiste il mondo, e nep-
pure tutto ciò che in esso si dà nella for-
ma di fenomeno esterno o di oggetto. Ciò 
che si rivela a noi prima di tutto è la nostra 
propria vita, e ciò avviene appunto fuori e 
indipendentemente da questo orizzonte di 
luce. La vita prova se stessa immediata-
mente, senza distanza, senza che si scavi 
al suo interno nessuno scarto che la sepa-
rerebbe da sé, senza che nessuno sguardo 
possa mai penetrare in lei per scoprirla in 
un qualunque di-fuori, nella forma di “di 
fronte” o di oggetto. La vita è in sé estra-
nea al mondo, acosmica – e, se il mondo 
designa un orizzonte estatico di visibilità, 
essa è invisibile. Nessuno ha mai visto la 
vita né la vedrà mai. Chi mai ha visto la 
propria pena, la propria angoscia, il pro-
prio amore? Chi mai ha visto Dio?» (Ib.).
Si tratta, come si può facilmente consta-
tare da questi brevi ma pregnanti testi, di 
una fenomenologia tutta particolare, che, 
proprio per restare fedele radicalmente 
alla nozione stessa di «fenomeno», fini-
sce col respingere quasi tutte le tesi del-
la fenomenologia classica da Husserl ad 
Heidegger, da Scheler a Merleau Ponty 
(Ib., p. 7). L’evento originario (Ur-faktum) 
consiste dunque nella manifestazione e 
nel suo darsi come «vita», il fondamento 



1312

ticolare forma di verità di cui Cristo è por-
tatore. Si tratta di un libro difficile e certo 
non in tutto condivisibile. Richiamiamo 
solamente un passaggio, in cui Henry si 
interroga sulla salvezza che il Cristianesi-
mo propone in termini di seconda o nuova 
nascita (o ri-nascita) dell’uomo, in quanto 
«figlio di Dio». La contrapposizione fra 
la verità del mondo (in particolare quel-
lo moderno) e la Verità della vita risulta 
radicale e frontale, ed è appunto tale pro-
fondo contrasto che consente di scoprire 
Gesù come il Cristo.

di ogni possibile «fenomeno» sta dunque 
nella «rivelazione patetica e inestatica» 
della vita (Ib., p. 11). Ma, nonostante le 
suddette distanze, l’appello della fenome-
nologia del XX secolo ad andare alle cose 
stesse (zu den Sachen selbst!) viene assun-
to decisamente e radicalmente dal filoso-
fo di Montpellier. E qui la «cosa stessa» è 
appunto la vita, che si manifesta nella sua 
nudità e nella sua immediatezza.
In rapporto alla realtà propria di Dio noi 
non sappiamo nulla se non nella misura 
in cui Egli stesso si rivela. Nel tentativo di 
risposta alla domanda: come Dio si mani-
festa a noi? vengono quindi a coincidere 

la questione fon-
damentale della 
fenomenologia 
e quella della te-
ologia, per cui, 
nella prospetti-
va di Henry, la 
teologia non è 
possibile se non 
in rapporto alla 
rivelazione ossia 
se non in quanto 
« fenomenolo -
gia». Muoven-
dosi in questa 
direzione Michel 

Henry ritiene che si debba reinventare 
e quindi riscrivere una filosofia del lin-
guaggio in generale, riscattando la paro-
la da ogni residuo di visibilità, quindi da 
ogni permanenza ellenica e occidentale, 
nel senso suddetto. Pertanto ogni Parola 
si costituisce come parola della vita, la 
quale manifesta la stessa vita nell’autori-
velazione patetica della soggettività asso-
luta che è il Dire. La Verità e la Via non 
possono quindi che condurre alla Vita: 
«Ogni Parola è la parola della vita. Ciò 
che si mostra in questa Parola, ciò che si 
rende manifesto, è la stessa vita, è l’auto-
rivelazione patetica della soggettività as-

Ecco dunque 

cosa significa 

Parola della 

Vita: far vedere 

mostrando in 

ciO’òche dice 

cio’ di cui parla

soluta che è il Dire. Ciò che essa dice, è 
essa stessa, è la determinazione patetica 
di cui ogni forma della vita è l’autorivela-
zione. Ciò di cui parla, è di essa stessa, di 
questa determinazione che è essa stessa. 
Essa non dice quello che dice a partire da 
altra cosa di cui parla, essa parla a partire 
da se stessa. Ecco dunque cosa significa 
Parola della Vita: far vedere mostrando 
in ciò che dice ciò di cui parla. “Far vede-
re”: rivelare, nell’auto-rivelazione pateti-
ca della vita, nella modalità in cui tutte le 
cose si presentano in noi, prima di ogni 
vedere concepibile, fuori di ogni mondo 
possibile. “In quello che essa dice”: nel-
la sua carne sofferente. “Ciò di cui essa 
parla”: questa propria carne. Così della 
sofferenza, del dolore, “chiaro” a se stes-
sa in quanto “oscuro”, ossia rivelato a lei 
stessa nella sua affettività e tramite essa, 
in quanto dolore. Il linguaggio è il linguag-
gio della vita reale [...] l’essenza originaria 
della Verità è la Vita e il logos non è al-
tro che vita. Il Verbo che viene in questo 
mondo non è il logo greco, la venuta nel 
mondo essa stessa in quanto tale. Ciò che 
viene nel mondo piuttosto si sottrae, è la 
vita nascosta. [...] Questa vittoria contro 
se stessa nell’implosione invincibile del 
suo pathos che vive è l’Arci-rivelazione e, 
in questo modo, la Via che conduce fino 
ad essa – La Verità e la Via indissolubil-
mente congiunte» (Henry, opere filos., 
1990, pp. 131ss).
Alla luce di queste suggestive espressioni, 
Henry ripensa il metodo fenomenologico 
liberandolo dalla comprensione greca del 
logos, fondata sulla verità della percezio-
ne, che attraverso il Medioevo giunge alla 
modernità e alla fenomenologia contem-
poranea. L’identità ultima del logos e del 
fenomeno non potrà infatti essere pensa-
ta in termini formali, perciò solo quella 
che Henry definisce una «fenomenologia 
materiale» sarà in grado di riconoscere 
nella materialità fenomenologica della 

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

pura fenomenalità e nella modalità del 
suo effettuarsi nel fenomeno, la maniera 
in cui essa si manifesta: la natura stessa 
del suo Dire e così l’essenza dello stesso 
logos. Sarà dunque la Parola della Vita, 
che pronunciando l’Invisibile lo rivelerà 
nella stessa essenza della Vita.
In uno dei suoi ultimi lavori, C’est moi la 
vérité. Pour une philosophie du christiani-
sme (1996), il filosofo tratta della verità 
nel cristianesimo. Non intende risolvere 
la questione se il Cristianesimo sia vero o 
falso, ma semplicemente mostrare la par-



14 15

Agostino (1965), Le Confessioni, a cura di C. Carena, Città Nuova, Roma. 
Blondel M. (1993), L’Azione. Saggio di una critica della vita e di una scienza della prassi, ed. it. a cura di S. Sorrentino, San 
Paolo, Cinisello Balsamo.
Courcelle P. (2001), Conosci te stesso. Da Socrate a San Bernardo, Vita e Pensiero, Milano.
Descartes R. (1969), Opere f ilosof iche, a cura di B. Widmar, Utet, Torino.
Livi A.-Lorizio G. (edd.) (2004), Il desiderio di conoscere la Verità. Teologia e f ilosof ia a cinque anni da Fides et ratio. Atti 
del Convegno Internazionale Lateranense 9-13 ottobre 2003, Lateran University Press, Roma.
Magris A. (1997), La logica del pensiero gnostico, Morcelliana, Brescia.
Peguy-Ève Ch. (1957), Oeuvres poétiques complètes, Cerf, Paris.
Pié Ninot S. (2002), La teologia fondamentale. «Rendere ragione della speranza» (1Pt 3,15), Queriniana, Brescia.
Reale G. (2001), Presentazione, in Courcelle P., op. cit.
Rosenzweig F. (1985), La stella della redenzione, Marietti, Casale Monferrato.
Rosmini A. (1956), Appunti per una storia dell’umanità. Memoria dell’Accademia delle Scienze di Torino (serie III, tomo 4, 
parte II, n. 2) Torino.
Rudolph K. (2000), La Gnosi. Natura e storia di una religione tardoantica, Paideia, Brescia.
Sabetta A. (2004), La ricezione critica di Fides et ratio a cinque anni dalla sua pubblicazione, in «Euntes docete», 57.
Id. (2004), Una bibliograf ia ragionata di Fides et ratio, in Livi A.-Lorizio G. (edd.), op. cit., pp. 413-464.

Opere filosofiche di Michel Henry:
– (1963), L’essence de la manifestation, PUF, Paris, 2vv.; – (1965), Philosophie et phénoménologie du corps. Essai sur l’onto-
logie biranienne, PUF, Paris; – (1976), Marx. I: Une philosophie de la réalité. II: Une philosophie de l’économie, Gallimard, 
Paris; – (1985, trad. it. 1990), Généalogie de la psychanalys. Le commencement perdu, PUF, Paris (trad. it. Ponte alle Grazie, 
Firenze); – (1987), La barbarie, PUF, Paris; – (1988), Voir l’invisible. Sur Kandinsky, Bourin, Paris; – (1990), Phénoménologie 
matérielle, PUF, Paris; – (1996), C’est moi la vérité. Pour une philosophie du christianisme, Seuil, Paris (trad. it. Morcelliana, 
Brescia 1997); – (2000), Incarnation. Une philosophie de la chair, du Seuil, Paris (trad. it., SEI, Torino 2001).

Articoli e saggi di carattere filosofico:
– (1944-1946), Le bonheur chez Spinosa, in «Revue d’Histoire de la Philosophie», 39-40 (1944) pp. 187-225; 41 (1946) pp. 
67-100; – (1966), Le concept d’âme a-t-il un sens?, in «Revue philosophique de Louvain», 64, pp. 5-33; – (1969), Introduction 
à la pensée de Marx, in «Revue philosophique de Louvain», 67, pp. 241-266; – (1974), Forces productives et subjectivité, le 
socialisme selon Marx, in «Diogène», 88, pp. 95-118; – (1975), Le concept d’être comme production, in «Revue philosophique 
de Louvain», 73, pp. 79-107; – (1975), Phénoménologie de la conscience, Phénoménologie de la vie, in Aa.Vv., Sens et Existence. 
En hommage à Paul Ricoeur, Seuil, Paris, pp. 138-151; – (1977), La métamorphose de Daphné, in «Les études philosophi-
ques, 32, pp. 319-332; – (1978), Qu’est que cela que nous appellons la vie?, in «Philosophiques», mai, pp. 133-150; – (1979), 
La rationalité selon Marx, in Aa.Vv., Rationality today, University Press, Ottawa, pp. 116-135; – (1988), Théodicée dans la 
perspective d’une phénoménologie radicale, in «Archivio di filosofia», 56, pp. 383-393; – (1990), Acheminement vers la question 
de Dieu: preuve de l’être ou éprouve de la vie, in «Archivio di filosofia», 58, pp. 521-531; – (1992), La parole de Dieu: un 
approche phénoménologique, in «Archivio di filosofia», 60, pp. 157-163; – (1994), Qu’est-ce qu’une Révélation?, in «Archivio di 
filosofia», 62, pp. 51-57.

Romanzi di Michel Henry:
– (1954), Le jeune of f icier, Paris; – (1976), L’amour les yeux fermés, Paris; – (1981), Le Fils du Roi, Paris (tutti editi da 
Gallimard).

Bibliografia

Studi su Michel Henry:
Colette J. (1967), L’essence de la manifestation, in «Revue des sciences philosophiques et théologiques», 51, pp. 39-52.
Dognin P.D. (1977), Le «Marx» de Michel Henry, in «Revue thomiste», 4, pp. 610-624.
Dominguez A. (1968), Une phénoménologie de l’intériorité. La philosophie de Michel Henr y. Tesi dottorale difesa nel 1968 
presso l’Università Cattolica di Lovanio (non pubblicata).
Id. (1978), Michel Henry, un f ilosofo de la immanencia, in «Pensamiento», 34, pp. 145-176.
Dufour-Kowalska G. (1973), Michel Henry lecteur de Maître Eckhart, in «Archives de philosophie», 36, pp. 603-624.
Id. (1976), Marx ou l’anti-marxisme, in «Contrepoint», 22-23, pp. 247ss.
Id. (1977), Michel Henry au miroir de Marx, in «Critique», 360, pp. 489-504.
Id. (1977), Un concept de la dialectique, in «Revue de théologie et de philosophie», 4, pp. 296-306.
Id. (1978), Le Marx de Michel Henry et la question de l’idéologie, in «Archives de philosophie», 41, pp. 641-657.
Id. (1980), Michel Henry, un philosophe de la vie et de la praxis, Vrin, Paris.
Lacroix J. (1966), Un philosophe du sentiment: Michel Henry, in Id., Panorama de la philosophie française contemporaine, 
PUF, Paris, pp. 164-170.
Lorizio G. (1995), La parousia dell’Assoluto nel pensiero di Michel Henry, in Id.(ed.), Morte e sopravvivenza, AVE, Roma, 
pp. 73-106.
Petit J.L. (1977), Autour du «Marx» de Michel Henry, I: Marx et l’ontologie de la praxis, in «Revue de Métaphysique et de 
Morale», 82, pp. 365-385.
Racette J. (1968-9), La philosophie du corps de Michel Henry, in «Dialogue», 7, pp. 391-409.
Textier J. (1977), Autour du «Marx» de Michel Henry, II: Marx est-il marxiste?», in «Revue de Métaphysique et de Morale», 
82, pp. 386-409.
Tilliette X. (1976), La révélation de l’essence. Notes sur la philosophie de Michel Henry, in Aa.Vv., Manifestation et Révélation, 
Beauchesne, Pari, pp. 207-236.
Id. (1977), Michel Henry: «L’amour les yeux fermés», in «Revue des Deux-Mondes», vol. I, pp. 505-508.
Id. (1979), Corpo oggettivo, corpo soggettivo, in Aa.Vv., Il corpo, perché? Saggi sulla struttura corporea della persona, Mor-
celliana, Brescia, pp. 53-65.
Id. (1980), Une nouvelle monadologie: la philosophie de Michel Henry, in «Gregorianum», 61, pp. 633-651.
Id. (1987), Michel Henry: la philosophie de la vie, in «Philosophie», 15, pp. 3-20.
van Riet G. (1966), Une nouvelle ontologie phénoménologique. La philosophie de Michel Henry, in «Revue philosophique de 
Louvain», 64, pp. 436-457.

Bibliografia (segue)

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12




