R&M/1

Giuseppe Lorizio

SENZA SENSO E SENZA CENTRO?

1, Un antico monifo

onosci te stesso!», «Nulla di trop-

po!», «Impegnati, la catastrofe ¢

vicina!», di questi tre precetti del-
fici il primo, ritenuto inscritto sull’archi-
trave dell'ingresso del tempio, ha certa-
mente riscosso maggior successo, grazie
alla sua ripresa socratica e filosofica, che
puo aver contribuito in parte ad oscurar-
ne il significato cultuale e religioso origi-
nario. Se la passata apologetica — sulla
scorta di riferimenti patristici — era solita
rinvenire profezie anche cristologiche ad
esempio negli oracoli sibillini,! oggi una

Un esempio significativo di questa tendenza lo possiamo rin-
venire nella dissertazione con cui Antonio Rosmini si laured in
teologia presso 'Universita di Padova nel 1822. Rosmini scorge
|a presenza di Cristo nelle profezie pagane della «puella cujus
pectus numen recipit», utilizzando soprattutto la predizione
della Sibilla cumana, riferita da Virgilio, dove si parla del parto
verginale. Risponde quindi positivamente, anche se con la do-
vuta cautela, alla domanda posta nel titolo della prima stesura
della dissertazione: se negli oracoli sibillini vi fosse qualche
predizione della venuta di Cristo, e tale risposta viene sup-
portata con argomenti di convenienza interna da una parte e
con I'appoggio di interpretazioni autorevoli dei Padri (Clemen-
te Alessandrino, Giustino, Origene, Lattanzio, Agostino) che
hanno intepretato questi oracoli in prospettiva cristologica: il
Cristo costituisce la chiave di lettura implicita nella storia e
nella cultura pagana Abbiamo due stesure della dissertazione:

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

maggiore sobrieta si impone. E tuttavia
il richiamo oracolare alla conoscenza di
sé permane, tanto che viene a costituire il
primo momento di riflessione che la Fides
et ratio® propone, esprimendosi in questi
termini: «Sia in Oriente che in Occidente,
¢ possibile ravvisare un cammino che, nel
corso dei secoli, ha portato 'umanita a in-
contrarsi progressivamente con la verita
e a confrontarsi con essa. E un cammino
che s’¢ svolto — né poteva essere altrimen-
ti — entro l'orizzonte dell’autocoscienza
personale: pitt 'uomo conosce la realta e
il mondo € pit1 conosce se stesso nella sua
unicita, mentre gli diventa sempre pitl im-
pellente la domanda sul senso delle cose e
della sua stessa esistenza. Quanto viene
a porsi come oggetto della nostra cono-
scenza diventa per ci0 stesso parte della
nostra vita. Il monito «Conosci te stesso!»
era scolpito sull’architrave del tempio di
Delfi, a testimonianza di una verita basi-

una piu breve, intitolata Az in sybillinis oraculis verae aliquae
Suerint de Christo praedictiones, € |'altra piti lunga De Sibyllis
lucubratiuncula, entrambe in Rosmini, 1956, pp. 133-147.

Per il testo dell'enciclica cf. AAS 91 (1999) 5-88 e EE 8, 2375-
3038; per un bilancio a cinque anni dalla promulgazione dell’en-

ciclica cf. Livi-Lorizio, 2004. Una bibliografia aggiornata e ragio-
nata in Sabetta, 2004b. Cf. anche Sabetta, 2004a, pp. 169-197.



lare che deve essere assunta come regola
minima da ogni uomo desideroso di distin-
guersi, in mezzo a tutto il creato, qualifi-
candosi come «uomo» appunto in quanto
«conoscitore di se stesso». Un semplice
sguardo alla storia antica, d’altronde, mo-
stra con chiarezza come in diverse parti
della terra, segnate da culture differenti,
sorgano nello stesso tempo le domande
di fondo che caratterizzano il percorso
dell’esistenza umana: «Chi sonoP? Da
dove vengo e dove vado? Perché la pre-
senza del male? Cosa ci sara dopo questa
vitaP». Questi interrogativi sono presenti
negli scritti sacri di Israele, ma compaiono
anche nei Veda non meno che negli Ave-
sta; li troviamo negli scritti di Confucio
e Lao-Tze come pure nella predicazione
dei Tirthankara e di Buddha; sono anco-
ra essi ad affiorare nei poemi di Omero e
nelle tragedie di Euripide e Sofocle come
pure nei trattati filosofici di Platone e Ari-
stotele. Sono domande che hanno la loro
comune scaturigine nella richiesta di sen-
so che da sempre urge nel cuore dell’'uo-
mo: dalla risposta a tali domande, infat-
ti, dipende l'orientamento da imprimere
all’esistenza. LLa Chiesa non ¢& estranea,
né puo esserlo, a questo cammino di ri-
cerca. Da quando, nel Mistero pasquale,
ha ricevuto in dono la verita ultima sul-
la vita dell’'uomo, essa s’¢ fatta pellegrina
per le strade del mondo per annunciare
che Gesu Ciristo ¢ «la via, la verita e la
vita» (Gv 14, 6). Tra i diversi servizi che
essa deve offrire all’'umanita, uno ve n’¢
che la vede responsabile in modo del tutto
peculiare: ¢ la diaconia alla verita. Questa
missione, da una parte, rende la comuni-
ta credente partecipe dello sforzo comune
che 'umanita compie per raggiungere la
verita; dall’altra, la obbliga a farsi carico
dell’annuncio delle certezze acquisite,
pur nella consapevolezza che ogni verita
raggiunta € sempre solo una tappa ver-
so quella piena verita che si manifestera

nella rivelazione ultima di Dio: «Ora ve-
diamo come in uno specchio, in maniera
confusa; ma allora vedremo faccia a fac-
cia. Ora conosco in modo imperfetto, ma
allora conoscerd perfettamente» (ICor

13, 12).3
2. la ripresa moderna

Procedendo oltre la ripresa medievale
dell’antico detto, bastera qui segnalare
come i famosi versi di Seneca:

1lli mors gravis incubat,

qui notus nimis omnibus,

ignotus moritur sibi
siano stati programmaticamente ripresi da
Cartesio,* agli albori del pensiero moder-
no. Il riferimento al motto nell’enciclica di
Giovanni Paolo 11, viene coraggiosamente
€ opportunamente interpretato a partire
dalle domande fondamentali, da cui nasce
per 'uvomo I'impresa della ricerca della
Verita. Sono parole nelle quali echeggia
Uincipit de LAction di Maurice Blondel
(1993)5 e per le quali credo valga la mes-
sa in guardia dal rischio intellettualistico®
e gnostico (Rudolph, 2000, pp. 169-175;
Magris, 1997, pp. 333-380), che la scritta
delfica puo facilmente attivare.
Restano alcune altre sottolineature da ef-

Per la comprensione del motto e la sua Wirkungsgeschichte
resta fondamentale il volume di Courcelle (2001, peccato che
questa edizione italiana presenti molte imprecisioni nel greco).
E senzaltro merito di Pié Ninot (2002), aver non solo sottoli-
neato questa ripresa dell'esortazione delfica nell'enciclica, ma
aver ripreso il tema in prospettiva teologico-fondamentale (ivi,
pp. 73-158). Rimandiamo a queste pagine per una approfondita
riflessione sul percorso che la formula ha attivato.

Tiieste, 400c ss: «Funesta morte sovrasta colui che troppo noto
a tutti, muore ignoto a se stesson. Per la ripresa cartesiana del
tema cf. la Lettera a Chanut del 1 novembre 1646 in Descartes,
1969, pp. 866-869.

Vd. p. 65: «La vita umana ha o non ha un senso? E 'uomo ha
un destino?».

«Una mera conoscenza non € mai sufficiente a metterci in
azione, perché non ci afferra interamente: in ogni atto c'¢ un at-
top di fede» (Blondel, 1993, p. 67).

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

fettuare. LLa prima riguarda il fatto che,
per quanto possa plausibilmente affian-
carsi al testo delfico, la formula cristia-
na dell’homo capax Dei (proveniente da
Rufino con connotazione cristologica e
anch’essa con numerose e autorevoli ri-
prese nella tradizione credente, cf. Pié
Ninot, 2002, pp. 94-212), da cui prende
le mosse il Catechismo della Chiesa Cat-
tolica nel trattare la rivelazione, con di-
versa accentuazione propone il tema
scolastico del desiderium naturale vivendi
Deum, fondato sulla dimensione creatura-
le dell’'uomo, sembra valere a fondare la
possibilita di un modello «trascendentale»
in teologia fondamentale, ma soprattutto
risulta particolarmente importante per la
riflessione intorno all’istanza antropologi-
ca, imprescindibile per ogni teologia della
rivelazione, che non intenda — pur sen-
za necessariamente declinarsi in termini
«trascendentali» — ridurre il manifestarsi
di Dio nel suo parlare e agire ad un mo-
nologo. Il richiamo alla formula delfica, in
teologia fondamentale, ha il senso di mo-
strare i segni di una sorta di praeparatio
Revelationis nella cultura, nella filosofia e
nella religiosita extra e pre-cristiane. Tali
forme di preparazione ovviamente non
determinano né I'avvento della Parola, né
i suoi contenuti, si tratta infatti di argo-
menti di «convenienza», che nulla hanno
a che vedere con una sorta di determini-
smo teologico.

La seconda sottolineatura riguarda il fat-
to che la ripresa del motto delfico da parte
della Fides et ratio si coniuga con I'interro-
gativo concernente non solo I'origine e il
destino dell’'uomo e la sua identita, bensi
anche il tema del male, che nella tradi-
zione del pensiero credente viene (forse
sarebbe meglio dire veniva) affrontato
nell’ambito della teodicea. Una volta che
la filosofia sembra disertare volentieri
non solo I'istanza metafisica, ma anche la
riflessione sul male e sul dolore innocen-

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

te, rassegnandosi alla sua impossibilita,
sembra oltremodo necessaria una ripresa
teologica del tema, capace di incidere sul
pensiero filosofico contemporaneo per ri-
chiamarne la responsabilita anche a tale
proposito.

Infine un’ultima sottolineatura, oltremo-
do interessante e che dovrebbe aiutarci
ad evitare di cadere nelle maglie di una
cattura filosofico-intellettualistica dell’a-
dagio delfico, riguarda il suo senso prima
che filosofico, profondamente religioso.
Scrive giustamente Giovanni Reale: «Sul
preciso significato che la scritta “conosci
te stesso” comunicava a chi entrava nel
tempio per avere rapporto con Apollo e
con il suo Oracolo, gli studiosi hanno rag-
giunto un sostanziale accordo di fondo:
Apollo invitava I'uvomo a riconoscere la
propria limitatezza e finitezza e, quindi,
esortava a mettersi in rapporto col dio,
appunto sulla base di questa precisa con-
sapevolezza. Dunque, a chi entrava nel
tempio di Delfi veniva detto quanto segue:
“Uomo, ricordati che sei un mortale e che,
come tale, tu ti avvicini al dio immortale” »
(Reale, 2001, p. 7). A maggior ragione tale
appello-invito dovrebbe valere allorché
non 'uomo si accosta al Dio vivente, ma
Questi si manifesta a lui nella storia.

3, ll pensiero contemporaneo

In tempi pitl recenti, il pensiero filosofico,
e in particolare la fenomenologia hanno
offerto non solo degli spunti, ma articolate
e profonde riflessioni sull’interiorita. Sap-
piamo quanto sia sensibile 'uomo con-
temporaneo al messaggio che proviene
dalla spiritualita, dalla mistica, come mo-
dalita attraverso cui incontrare se stesso.
Al di la delle fuorvianti appropriazioni
neo-gnostiche riteniamo, tuttavia, che il
cammino dell'interiorita sia da sempre
indicata come una delle vie attraverso le
quali questo incontro tra noi e il Dio di



Gesu Cristo si puo realizzare. Molto in-
telligentemente Fides et ratio pur apren-
dosi con il riferimento al motto «conosci
te stesso!» (n. 1), scolpito sull’architrave
del tempio di Delfi, prende le distanze da
interpretazioni neo-pagane dandone una
corretta interpretazione al numero 15
col tema della rivelazione come stella di
orientamento.

Si puo riprendere a questo riguardo I’eco
del Noli foras ire, in teipsum redi, in inte-
riore homine habitat veritas agostiniano
(Agostino, 1965, 111, p. 6.),” attraverso la
lezione di un pensatore francese recen-
temente scomparso, che ci sembra espri-
mere — in termini spesso radicali e diffi-
cilmente condivisibili — la tendenza del
pensiero contemporaneo a tematizzare
I'interiorita come luogo in cui attingere la
salvezza. Riteniamo che la proposta di un
filosofo unilateralmente dedito alla elu-
cidazione dell'immanenza come fonda-
mento di ogni manifestazione dell’essere,
possa in qualche modo offrire un apporto
decisivo, anche se non esclusivo, al nostro

interrogarci sulle attese di salvezza pre-
senti nel pensiero contemporaneo.

Un’avvertenza preliminare risulta tut-
tavia necessaria a guidare una corretta
comprensione dei contenuti fondamentali
di questa «filosofia dell'immanenza», o se
si preferisce «della interiorita», la quale
non si svolge assolutamente nei termini
del'immanentismo materialista, ma al
contrario fa propria la concezione oppo-
sta dello spiritualismo, che impregna tutta
la realta anche nei suoi aspetti pii mate-
riali ed esteriori. Parafrasando e capovol-
gendo un famoso verso di Peguy, possia-
mo dire che assistiamo in questo caso
alla presa di coscienza del «carnale, che &
esso stesso spirituale»,? e che quindi trova
il suo fondamento e il suo fine nella real-
ta intima e invisibile. A guidarci in questo
momento del percorso sara la lezione del
pensatore francese Michel Henry,’ il qua-
le, oltre che all’immanentismo materiali-
sta, si contrappone (senza tuttavia assu-
merne esplicitamente come interlocutori
gli esponenti) all’affermazione della tra-
scendenza radicale, di cui & portatore il
pensiero d’ispirazione ebraica, cosi come
si trova espresso nell’opera di E. Levinas.
Sicché, se la pitt importante opera del
pensatore di Kaunas puo legittimamente
sottotitolarsi «Saggio sull’esteriorita», nel
caso del filosofo di Montpellier dobbiamo
parlare di pensiero dell'interiorita.!* Men-

| versi di Charles Peguy suonano: «Car le surnaturel est lui-
méme charnel / Et larbre de la grace est raciné profond / Et plon-
ge dans le sol et cherche juasqu'au fond / Et l'arbre de la grace
est lui-méme éternel / Et 'éternité méme est dans le temporel
/ Et l'arbre de la grace est raciné profond / Et plonge dans le
sol et touche jusqu'au fond / Et le temps est lu-méme un temps
intemporel» (Peguy-Eve, 1957, pp. 1039s).

Data la scarsa frequentazione di questa filosofia, in Bibliografia
ne diamo un elenco delle opere di riferimento quasi completa, in
modo da offrire materiali per ['ulteriore approfondimento di que-
ste pagine.

Un breve, ma interessante saggio di Jacques Colette propone
una serie di considerazioni molto pertinenti riguardo ad un possi-
bile confronto tra i due filosofi, a partire dalla comune contrappo-

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

tre la porta del santuario, nel finale de
La Stella della Redenzione (Rosenzweig,
1985), si schiude verso I’esterno e verso la
vita che fuori di esso si esprime, la fatica
speculativa di Henry intraprende il cam-
mino inverso che dall’esteriorita porta
all’interno del santuario della coscienza,
cercando di raggiungere il luogo in cui
I'essenza stessa si manifesta nella sfera
piu intima della soggettivita.

Il punto di partenza del pensiero di Michel
Henry va situato ben oltre gli esiti heideg-
geriani della filosofia trascendentalista.
Come qualsiasi lettore avvertito potra fa-
cilmente notare, si tratta infatti della te-
matizzazione del nucleo centrale del pen-
siero moderno, la soggettivita, in un’ottica
del tutto diversa da quella assunta dalle
filosofie che quest’epoca ha prodotto. In
questo senso Henry, in uno dei suoi lavo-
ri pit recenti, parla di «cominciamento
perduto»!! della modernita, ma gia le pri-
me righe de Lessence de la manifestation,
riproponendo un’osservazione heidegge-
riana (Henry, opere filos., 1963, p. 1), ri-
mandano al cogifo come all’imprescindibi-
le riferimento costante di tutto il cammino
da percorrere. LLa questione fondamenta-
le ¢ quella dell’apparire, ovvero della ma-
nifestazione dell’essere, per cui il filosofo
di Montpellier non teme di affermare il
primato della fenomenologia sull’ontolo-
gia. Egli infatti si domanda: «Come, in-
fatti, una qualunque cosa potrebbe essere
per noi e cosa potremmo sapere noi a suo

sizione nei confronti del pensiero heideggeriano nella sua ripre-
sa della prospettiva frascendentalista, che in un certo senso 1o
accomuna ad alcuni esiti della filosofia kantiana (Colette, 1967).

E lo stesso sottotitolo della Gezealogia della Psicanalisi a con-
tenere questa formula.

Henry riporta prima in tedesco, quindi in francese un'espressio-
ne di Essere e tempo, dove Heidegger afferma che Cartesio lascia
indeterminato il modo di essere della res cogitans, il senso stesso
dell'essere del sum. Il filosofo di Montpellier ritiene al contrario di
doversi concentrare sullessere dell'ego: je, moi, che costituira il
tema della sua ricerca.

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

riguardo se essa non apparisse, se I'appa-
rire non avesse gia stabilito il suo regno?
La validita del principio della fenomeno-
logia € dunque completa: “tanto apparire,
altrettanto essere”» (Henry, opere filos.,
1990, p. 9).

L attenzione precipua alla tematica della
manifestazione non deve tuttavia indurre
a ritenere la strutturale visibilita dell’es-
sere, al contrario ci0 che si manifesta ¢
in primo luogo, ossia fondamentalmente,
I’ «<invisibile», in quanto il contenuto stesso
della rivelazione € la vita, la quale nella
sua invisibilita ¢ tutt’altro che un nulla
fenomenologico: «Ora, — scrive Michel
Henry — non ¢ certamente l'orizzonte di
visibilita in cui consiste il mondo, ¢ nep-
pure tutto cid che in esso si da nella for-
ma di fenomeno esterno o di oggetto. Cio
che si rivela a noi prima di tutto é la nostra
propria vita, e cido avviene appunto fuori e
indipendentemente da questo orizzonte di
luce. La vita prova se stessa immediata-
mente, senza distanza, senza che si scavi
al suo interno nessuno scarto che la sepa-
rerebbe da sé, senza che nessuno sguardo
possa mai penetrare in lei per scoprirla in
un qualunque di-fuori, nella forma di “di
fronte” o di oggetto. La vita ¢ in sé estra-
nea al mondo, acosmica - e, se il mondo
designa un orizzonte estatico di visibilita,
essa € invisibile. Nessuno ha mai visto la
vita né la vedra mai. Chi mai ha visto la
propria pena, la propria angoscia, il pro-
prio amore? Chi mai ha visto Dio?» (15.).
Si tratta, come si puo facilmente consta-
tare da questi brevi ma pregnanti testi, di
una fenomenologia tutta particolare, che,
proprio per restare fedele radicalmente
alla nozione stessa di «fenomeno», fini-
sce col respingere quasi tutte le tesi del-
la fenomenologia classica da Husserl ad
Heidegger, da Scheler a Merleau Ponty
Ib., p. 7). Levento originario (Ur-faktum)
consiste dunque nella manifestazione e
nel suo darsi come «vita», il fondamento

11



di ogni possibile «fenomeno» sta dunque
nella «rivelazione patetica e inestatica»
della vita (Zb., p. 11). Ma, nonostante le
suddette distanze, 'appello della fenome-
nologia del XX secolo ad andare alle cose
stesse (zu den Sachen selbst!) viene assun-
to decisamente e radicalmente dal filoso-
fo di Montpellier. E qui la «cosa stessa» &
appunto la vita, che si manifesta nella sua
nudita e nella sua immediatezza.
In rapporto alla realta propria di Dio noi
non sappiamo nulla se non nella misura
in cui Egli stesso si rivela. Nel tentativo di
risposta alla domanda: come Dio si mani-
festa a noi? vengono quindi a coincidere
la questione fon-
damentale della
fenomenologia
e quella della te-
ologia, per cui,
nella prospetti-
va di Henry, la
teologia non &
possibile se non
in rapporto alla
rivelazione ossia
se non in quanto
«fenomenolo-
gia». Muoven-
dosi in questa
direzione Michel
Henry ritiene che si debba reinventare
e quindi riscrivere una filosofia del lin-
guaggio in generale, riscattando la paro-
la da ogni residuo di visibilita, quindi da
ogni permanenza ellenica e occidentale,
nel senso suddetto. Pertanto ogni Parola
si costituisce come parola della vita, la
quale manifesta la stessa vita nell’autori-
velazione patetica della soggettivita asso-
luta che ¢ il Dire. La Verita e la Via non
possono quindi che condurre alla Vita:
«Ogni Parola ¢ la parola della vita. Cio
che si mostra in questa Parola, cio che si
rende manifesto, ¢ la stessa vita, & I'auto-
rivelazione patetica della soggettivita as-

12

soluta che ¢ il Dire. Cid che essa dice, &
essa stessa, € la determinazione patetica
di cui ogni forma della vita & I'autorivela-
zione. Cio di cui parla, ¢ di essa stessa, di
questa determinazione che € essa stessa.
Essa non dice quello che dice a partire da
altra cosa di cui parla, essa parla a partire
da se stessa. Ecco dunque cosa significa
Parola della Vita: far vedere mostrando
in cio che dice cio di cui parla. “Far vede-
re”: rivelare, nell’auto-rivelazione pateti-
ca della vita, nella modalita in cui tutte le
cose si presentano in noi, prima di ogni
vedere concepibile, fuori di ogni mondo
possibile. “In quello che essa dice”: nel-
la sua carne sofferente. “Cio di cui essa
parla”: questa propria carne. Cosi della
sofferenza, del dolore, “chiaro” a se stes-
sa in quanto “oscuro”, ossia rivelato a lei
stessa nella sua affettivita e tramite essa,
in quanto dolore. Il linguaggio é il linguag-
gio della vita reale |...] 'essenza originaria
della Verita ¢ la Vita e il logos non ¢ al-
tro che vita. Il Verbo che viene in questo
mondo non ¢ il logo greco, la venuta nel
mondo essa stessa in quanto tale. Cido che
viene nel mondo piuttosto si sottrae, ¢ la
vita nascosta. [...] Questa vittoria contro
se stessa nell'implosione invincibile del
suo pathos che vive & I’Arci-rivelazione e,
in questo modo, la Via che conduce fino
ad essa — La Verita e la Via indissolubil-
mente congiunte» (Henry, opere filos.,
1990, pp. 131ss).

Alla luce di queste suggestive espressioni,
Henry ripensa il metodo fenomenologico
liberandolo dalla comprensione greca del
logos, fondata sulla verita della percezio-
ne, che attraverso il Medioevo giunge alla
modernita e alla fenomenologia contem-
poranea. Lidentita ultima del logos e del
fenomeno non potra infatti essere pensa-
ta in termini formali, percido solo quella
che Henry definisce una «fenomenologia
materiale» sara in grado di riconoscere
nella materialita fenomenologica della

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

pura fenomenalita e nella modalita del
suo effettuarsi nel fenomeno, la maniera
in cui essa si manifesta: la natura stessa
del suo Dire e cosi I'essenza dello stesso
logos. Sara dunque la Parola della Vita,
che pronunciando I'Invisibile lo rivelera
nella stessa essenza della Vita.

In uno dei suoi ultimi lavori, C’est moi la
vérité. Pour une philosophie du christiani-
sme (1996), il filosofo tratta della verita
nel cristianesimo. Non intende risolvere
la questione se il Cristianesimo sia vero o
falso, ma semplicemente mostrare la par-

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

ticolare forma di verita di cui Cristo ¢ por-
tatore. Si tratta di un libro difficile e certo
non in tutto condivisibile. Richiamiamo
solamente un passaggio, in cui Henry si
interroga sulla salvezza che il Cristianesi-
mo propone in termini di seconda o nuova
nascita (o ri-nascita) dell’'uomo, in quanto
«figlio di Dio». La contrapposizione fra
la verita del mondo (in particolare quel-
lo moderno) e la Verita della vita risulta
radicale e frontale, ed ¢ appunto tale pro-
fondo contrasto che consente di scoprire
Gesu come il Cristo.

13



AcosTiNo (1965), Le Confessioni, a cura di C. Carena, Citta Nuova, Roma.

BuonpeL M. (1993), L'Azione. Saggio di una critica della vita e di una scienza della prassi, ed. it. a cura di S. SorrenTINo, San
Paolo, Cinisello Balsamo.

CourceLLE P. (2001), Conosci te stesso. Da Socrate a San Bernardo, \ita e Pensiero, Milano.

DescarTes R. (1969), Opere filosofiche, a cura di B. Wiomar, Utet, Torino.

LiviA-Lorizio G. (edd.) (2004), I/ desiderio di conoscere la Verita. Teologia e filosofia a cinque anni da Fides et ratio. Arti
del Convegno Internazionale Lateranense 9-13 ottobre 2003, Lateran University Press, Roma.

Macris A. (1997), La logica del pensiero gnostico, Morcelliana, Brescia.

Pecuv-Eve CH. (1957), Qeuvres poétiques complézes, Cerf, Paris.

Pie Ninot S. (2002), La teologia fondamentale. « Rendere ragione della speranza» (1Pt 3,15), Queriniana, Brescia.

ReaLe G. (2001), Presentazione, in COURCELLE P., 0p. cit.

RosenzweiG F. (1985), La stella della redenzione, Marietti, Casale Monferrato.

Roswini A. (1956), Appunti per una storia dell umanita. Memoria dell’Accademia delle Scienze di Torino (serie lll, tomo 4,
parte Il n. 2) Torino.

Rupotprt K. (2000), La Gnosi. Natura e storia di una religione tardoantica, Paideia, Brescia.

SnBeTTA A. (2004), La ricexione critica di Fides et ratio a cingue anni dalla sua pubblicazione, in «Euntes docetey, 57.

Io. (2004), Una bibliografia ragionata di Fides et ratio, in Lvm A-Lorizio G. (edd.), op. cir., pp. 413-464.

—(1963), Lessence de la manifestation, PUF, Paris, 2w.; - (1965), Philosophie et phénoménologie du corps. Essai sur onto-
logie biranienne, PUF, Paris; - (1976), Marx. I: Une philosophie de la réalité. I1: Une philosophie de Iéconomie, Gallimard,
Paris; — (1985, trad. it. 1990), Généalogie de la psychanalys. Le commencement perdu, PUF, Paris (trad. it. Ponte alle Grazie,
Firenze); - (1987), La barbarie, PUF, Paris; - (1988), Voir Iinvisible. Sur Kandinsky, Bourin, Paris; - (1990), Phénoménologie
matérielle, PUF, Paris; — (1996), C’est moi la vérité. Pour une philosophie du christianisme, Seuil, Paris (trad. it. Morcelliana,
Brescia 1997); - (2000), [ncarnation. Une philosophie de la chair, du Seuil, Paris (trad. it., SEI, Torino 2001).

— (1944-1946), Le bonheur chex Spinosa, in «Revue d'Histoire de la Philosophiex, 39-40 (1944) pp. 187-225; 41 (1946) pp.
67-100; — (1966), Le concept d’@me a-t-il un sens?, in «<Revue philosophique de Louvainy, 64, pp. 5-33; - (1969), Introduction
a la pensée de Marx, in «Revue philosophique de Louvainy, 67, pp. 241-266; — (1974), Forces productives et subjectivité, le
socialisme selon Marx, in «Diogéne, 88, pp. 95-118; — (1975), Le concept d’étre comme production, in «Revue philosophique
de Louvainy, 73, pp. 79-107; - (1975), Phénoménologie de la conscience, Phénoménologie de la vie,in AANV., Sens et Existence.
En hommage @ Paul Ricoeur, Seull, Paris, pp. 138-151; - (1977), La métamorphose de Daphné, in «Les études philosophi-
ques, 32, pp. 319-332; - (1978), Qu’est que cela que nous appellons la vie?, in «Philosophiques», mai, pp. 133-150; - (1979),
La rationalité selon Marx, in AANV., Rationality today, University Press, Ottawa, pp. 116-135; - (1988), Théodicée dans la
perspective d’une phénoménologie radicale, in «Archivio di filosofian, 56, pp. 383-393; - (1990), Ackeminement vers la question
de Dieu: preuve de l'étre ou éprouve de la vie, in «Archivio di filosofia», 58, pp. 521-531; - (1992), La parole de Dieu: un
approche phénoménologique, in «Archivio di filosofia, 60, pp. 157-163; - (1994), Qu’est-ce qu’une Révélation?, in «Archivio di
filosofiay, 62, pp. 51-57.

— (1954), Le jeune officier, Paris; — (1976), Lamour les yeux fermés, Paris; — (1981), Le Fils du Roi, Paris (tutti editi da
Gallimard).

14 PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

4 )

CoLeTTe J. (1967), Lessence de la manifestation, in «Revue des sciences philosophiques et théologiques», 51, pp. 39-52.
DoeNiN P.D. (1977), Le «Marx» de Michel Henry, in «Revue thomiste», 4, pp. 610-624.

Domcuez A. (1968), Une phénoménologie de lintériorité. La philosophie de Michel Henry. Tesi dottorale difesa nel 1968
presso I'Universita Cattolica di Lovanio (non pubblicata).

o. (1978), Michel Henry, un filosofo de la immanencia, in «Pensamienton, 34, pp. 145-176.

Durour-KowaLska G. (1973), Michel Henry lecteur de Maitre Eckhart, in «Archives de philosophie», 36, pp. 603-624.

Io. (1976), Marx ou anti-marxisme, in «Contrepointy, 22-23, pp. 247ss.

Io. (1977), Michel Henry au miroir de Marx, in «Critique», 360, pp. 489-504.

Io. (1977), Un concept de la dialecrique, in «Revue de théologie et de philosophie, 4, pp. 296-306.

I. (1978), Le Marx de Michel Henry et la question de I'idéologie, in «Archives de philosophie», 41, pp. 641-657.

o. (1980), Michel Henry, un philosophe de la vie et de la praxis, \Irin, Paris.

Lacroix J. (1966), Un philosophe du sentiment: Michel Henry, in [o., Panorama de la philosophie frangaise contemporaine,
PUF, Paris, pp. 164-170.

Lorizio G. (1995), La parousia dell’Assoluto nel pensiero di Michel Henry, in |p.(ed.), Morte ¢ sopravvivenza, AVE, Roma,
pp. 73-106.

Perr J.L. (1977), Autour du «Marx» de Michel Henry, I: Marx et l'ontologie de la praxis, in «Revue de Métaphysique et de
Moralen, 82, pp. 365-385.

RacetTe J. (1968-9), La philosophie du corps de Michel Henry, in «Dialogue, 7, pp. 391-409.

Textier J. (1977), Autour du « Marx» de Michel Henry, I1: Marx est-il marxiste?», in «Revue de Métaphysique et de Morale,
82, pp. 386-409.

TiLiette X. (1976), La révélation de I'essence. Notes sur la philosophie de Michel Henry, in AaNV., Manifestation et Révélation,
Beauchesne, Pari, pp. 207-236.

Io. (1977), Michel Henry: «Lamour les yeux fermés», in «Revue des Deux-Mondes, vol. |, pp. 505-508.

Io. (1979), Corpo oggettivo, corpo soggettivo, in ANV, 11 corpo, perché? Saggi sulla struttura corporea della persona, Mor-
celliana, Brescia, pp. 53-65.

Io. (1980), Une nouvelle monadologie: la philosophie de Michel Henry, in «Gregorianumy, 61, pp. 633-651.

o. (1987), Michel Henry: la philosophie de la vie, in «Philosophiex, 15, pp. 3-20.

VAN RiET G. (1966), Une nouvelle ontologie phénoménologique. La philosophie de Michel Henry, in «Revue philosophique de
Louvainy, 64, pp. 436-457.

\_ J

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12 15





