A PROPOSITO DiI...

GENERAZIONI

1. Il bene comune:
significato e dimensioni costitutive

orrei orientare la riflessione ver-

SO una proposta piu articolata

dal punto di vista educativo, ri-
mandando alla vostra attenzione alcuni
passaggi che ci possono servire sia per
la riflessione in termini di gruppo, sia so-
prattutto per la possibilita di determinare
un percorso di carattere educativo; ac-
centuando quindi nel mio intervento una
dimensione che mi appartiene, quella pe-
dagogica.
Percio riguardo al tema partird, ovvia-
mente, da quanto dice il Compendio della
Dottrina Sociale della Chiesa, proprio per
dare una definizione del termine «bene
comune» ma, evitando una sintesi, che mi
sembra riduttiva, provero poi a tracciare
per la nostra riflessione alcuni passaggi
che mi sembrano essenziali dal punto di
vista educativo, per educare al bene co-
mune.
Infatti, la questione degli itinerari educati-
vi risponde, secondo me, a questa esigen-

Testo dell'intervento svolto al Campo unitario dellAzione Catto-
lica di Pozzuoli (NA), Benevento, 16 settembre 2011. L'articolo,
pertanto, conserva lo stile del linguaggio parlato.

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

Tonino Palmese

za di fondo: dire cosa significhi oggi edu-
care, in questa storia, in questa societa, le
generazioni — non solo giovani — all’incon-
tro con Gesu Ciristo.

Mi sembra che il tema del bene comune
possa diventare centrale proprio in un
tempo come il nostro, quello della cosid-
detta «crisi economica», un tempo nel
quale tutti stanno sentenziando, se non
un fallimento, certamente una degene-
razione e una patologia della cosiddetta
«globalizzazione» (qui non entro in me-
rito alla definizione di globalizzazione).
E infatti vero che, se la globalizzazione
ci ha permesso di incontrarci, attraverso
le comunicazioni piu disparate e con tut-
ta la positivita di questo incontro, non ci
ha fatto diventare comunita; ha messo in
circolo I'’economia, ma non ha distribuito
equamente; ha dato a tutti la possibilita
di accedere alle conoscenze degli altri, ma
non quella di cambiare la propria condi-
zione. LLa colpa non ¢ della globalizzazio-
ne, bensi di un uso cattivo di essa: quella
che poteva sembrare una «Pentecoste ri-
solutiva» sul piano economico, sociale e
culturale si ¢ trasformata, in molti casi, in
una «grande Babele» che ¢ certamente in
totale antitesi con la Pentecoste.

29



Dungque, provero a dire cosa la Chiesa in-
tenda per «bene comune» partendo dalla
Dottrina Sociale della Chiesa, che affron-
ta il tema fondandosi innanzitutto su un
presupposto antropologico-culturale che
ci permette di dare la definizione di «<bene
comune». Per questo, tra i venti punti del
Compendio della Dottrina Sociale — dal 164
al 184 - che parlano del bene comune,
ho scelto di soffermarmi solo sui primi,
inerenti la questione antropologica; in-
centrati, cioe¢, sull’idea di uomo e di vita
che la Chiesa e il cristianesimo hanno per
spiegare l'idea del «bene comune»; non
mi addentrero
invece nell’e-
semplificazio-
ne successiva
del concetto
che il Compen-
dio fa attraver-
so tre ambiti:
equa  distri-
buzione  dei
beni, la pro-
prieta  priva-
ta e l'opzione
preferenziale
per i poveri.
Ci soffermia-
mo, dunque,
su questa pri-
ma dimen-
sione, piul antropologica e culturale, per
giustificare la necessita del bene comune:
necessita — € non scelta o opzione - del
bene comune, dove il termine «necessita»,
usato in ambito ecclesiale e teologico, ha
una prospettiva unica, salvifica. E neces-
sario intraprendere I'idea, la conoscenza
e il percorso del bene comune non come
una semplice opzione/variabile della no-
stra vita ma come necessita determinan-
te; determinante, per noi credenti, allo
stesso modo dell’Eucarestia. La scelta del
bene comune ¢ decisiva per la risposta di

30

fede. Allora non puo essere una variabile
nella vita cristiana parlare del bene comu-
ne; ¢ determinante, come & determinante
il fatto di ricevere I'Eucarestia ed entram-
bi gli elementi sono necessari per non de-
privare la vocazione cristiana.

Quindi proviamo a dare significato alle
parole del Compendio, proprio dal punto
di vista antropologico-culturale: al pri-
mo punto che parla del bene comune, il
n. 164, vengono menzionati tre elemen-
ti fondamentali: «Dalla dignita, unita e
uguaglianza di tutte le persone deriva
innanzi tutto il principio del bene comu-
ne...» (Compendio della Dottrina Sociale
della Chiesa, n. 164).

Questa triplice definizione fonda il bene
comune: dignita della persona, unita della
persona, che ¢ unita di corpo e di spirito,
€ uguaglianza delle persone, poiché non
ci sono persone pitt uguali o meno uguali
degli altri.

Su questo aspetto un grande psichiatra,
Viktor Frankl, viennese, ebreo sopravvis-
suto ad Auschwitz, uno dei padri fondatori
della psicologia delle religioni, sosteneva,
con una sintesi che puo apparire estre-
ma, una tesi molto semplice: la patologia
dell’'umanita, dal punto di vista relazionale
e sociale, consiste nel fatto che qualcuno
ritiene che esistano persone «nient’altro
che». La terapia di guarigione sociale ¢ ri-
tenere invece che le persone sono sempre,
comunque e dovunque (queste tre precisa-
zioni le aggiungo io, per motivi evangelici)
«tutt’altro che». Dio stesso ha preferito
identificarsi, nella fragilita del corpicino
presente nella stalla di Betlemme e nel cor-
po sulla croce, nella realta dell’'uomo che
¢ sempre, comunque € dovunque fuit’altro
che, ma mai nient’altro che.

Questa triplice dimensione della dignita,
unita e uguaglianza della persona ¢ deter-
minante per stabilire il principio del bene
comune e — sempre al punto 164 - il Com-
pendio aggiunge una sollecitazione molto

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

forte per noi, che ci fa uscire dalla dimen-
sione individuale, o peggio ancora indivi-
dualistica e privata: «Il bene comune puo
essere inteso come la dimensione sociale e
comunitaria del bene morale». Il massimo
del bene morale si raggiunge quando la
persona agisce bene, il massimo del bene
morale sociale si raggiunge nel bene comu-
ne. Quindi, se il bene morale soggettivo ¢
I'agire bene di una persona, il bene morale
sociale ¢ la realizzazione del bene comune.
Pensare che il bene ¢ comune, e tutti lo
dobbiamo raggiungere ci rimanda proprio
a questa dimensione alta della socialita,
della questione morale. E questa dimen-
sione della socialita, dell’essere con e per
gli altri & ripresa al n. 165, che dice: «LLa
persona non pud trovare compimento
solo in se stessa, a prescindere cio¢ dal
Suo essere «con» e «per» gli altri».

2, Libertd e responsabilita

Due dimensioni necessarie, ’essere «con»
e «per» gli altri, che rimandano al tema
della liberta e della responsabilita.

Su questo binomio sempre Frankl, parlan-
do agli studenti americani, diceva: «Voi di-
venterete un grande popolo quando darete
la possibilita alla Statua della Liberta di
poter guardare negli occhi la Statua della
Responsabilita». Usava questa metafora
per dire che se la liberta perde lo sguardo
nel vuoto, nel nulla, non significa pit nien-
te. LLa parola liberta deve necessariamente
comprendere la dimensione speculare del-
la responsabilita, altrimenti quel concetto
di liberta ¢ vago, inutile, forse addirittura ¢
controproducente.

Che cosa ci permette di esercitare in modo
autentico e in vista del bene comune la li-
berta? LLa nostra responsabilita: in primis
la responsabilita personale, € poi la re-
sponsabilita dell’altro.

Non dimentichiamo mai che la Bibbia co-
mincia con una domanda che Dio fa all’uo-

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

mo, svelandosi in modo autentico dentro la
relazione di reciprocita. E in principio Dio
non da risposte, ma fa domande: «Adamo,
dove seiP» e «Caino, dov’é Abele tuo fra-
tello?», due domande che rimandano ad
una dimensione di corresponsabilita. La
parola-chiave delle due domande ¢ la paro-
la «responsabilita»: non puoi nasconderti,
non puoi occultarti e non puoi occultare.
La liberta nel giardino dell’Eden incontra
queste due domande che devono diventa-
re due risposte autentiche, € non lo sono
state: Adamo non ha risposto in maniera
autentica, ma dando la colpa a qualcun al-
tro si priva della responsabilita, cosi come
Caino non si assume la responsabilita del-
la custodia del fratello: in entrambe le ri-
sposte la liberta viene disattesa perché non
¢’¢ responsabilita da parte delle persone.
Quindi, a quelle due domande iniziali, fat-
te da Dio con una finalita salvifica, che
richiamano alla responsabilita, 1'uomo
da due risposte negative, inefficaci € non
orientate alla salvezza, perché deprivate
della responsabilita.

E non ¢ un caso che queste due domande
sono in principio della Scrittura, non alla
fine. Ritornano sempre, d’altra parte, in
tutta la storia della salvezza, in quanto Dio
ha voluto dialogare con il suo popolo, con
le sue creature, con 'espressione piu alta
del creato, che sono le persone, a partire
dalla responsabilita, opzione di fondo per
amare Dio e per vivere da esseri umani,
con sé e con gli altri.

Mi sembra molto importante quindi evi-
denziare che per ristabilire una «cultura
del bene comune» dobbiamo fare nostra
la dimensione sociale e comunitaria del bene
morale: la persona, 'ego, trova compimen-
to nel suo essere con e per gli altri.

3. La Trinitd, principio fondante

Infine, una notazione di carattere teo-
logico sulla definizione introduttiva del

31



bene comune: se dovessi definire qual &
I’espressione piu alta del bene comune,
anche verso i non credenti, direi che il
principio fondante per noi cristiani &
I’economia trinitaria, ’economia della
Santissima Trinita, dove si realizza to-
talmente il bene comune, dove la vita
dell’'uno dipende dalla vita dell’altro, € la
vita dell’'uno si realizza grazie alla vita
dell’altro, come esprimeva il grande ve-
scovo don Tonino Bello, con una bellissi-
ma considerazione, altamente teologica:
la Trinita & tutta nella relazione del se-
gno aritmetico: se fosse 1+1+1 avrem-
mo tre divinita diverse, invece ¢ 1x1x1 e
il risultato ¢ 1.

Nel gioco linguistico in cui si prende in
prestito dall’aritmetica il segno del «per»
¢’¢ una mozione molto piu profonda,
molto piti autentica, molto pitl essenzia-
le: la Trinita ¢ un’unita assoluta perché
ognuna delle persone & totalmente dona-
ta all’altro, e noi siamo fatti ad immagine
e somiglianza di quella comunione.
Concludendo, quindi, il primo punto che
ho tentato di affrontare: possiamo parlare
di bene comune nella misura in cui ogni
volta che la nostra liberta viene messa in
discussione o viene messa a disposizione
deve avere come strumento ermeneutico
€ come strumento finale la responsabilita,
per sé e per 'altro. Fuori da questa ipotesi
non ¢’¢ liberta, ma solo un vago concet-
to che ci porta a diventare degli «erranti»
che viaggiano senza meta, senza scopo e
senza possibilita di salvezza.

4, Gli atteggiamenti edvcativi
in vista del bene comune

Dal punto di partenza della definizione
pil antropologica e culturale del bene co-
mune vorrei passare a indicare e proporre
alcuni atteggiamenti che possono aiutare
a descrivere, a definire un percorso per il
raggiungimento e la realizzazione del bene

32

comune, nell'accompagnamento pedagogi-
co ed educativo.

Partiro da tre atteggiamenti, rimandando
poi ai comportamenti, in modo tale che
questa riflessione possa essere oggetto
anche di rivisitazione successiva intesa a
costruire un possibile percorso educativo.
Questi tre atteggiamenti sono tre modi di
essere € percepire I'esistenza, per realiz-
zare il bene comune, e rappresentano le
linee-guida per poi esemplificare i compor-
tamenti successivi.

Qual ¢ il primo atteggiamento? Abbiamo
bisogno che ciascuno di noi impari a fare
qualcosa.

Proviamo a definire 'uomo o la donna
che si pone di fronte alla questione della
«costruzione del bene comune». Per rea-
lizzare il bene comune io chiederei come
primo patrimonio: «Che sai fare?». Non
«Che cosa hai?» ma «Che sai fareP».
Una dimensione che si identifica anche
con l’essere.

Ci sono mestieri che sono cosi profonda-
mente vocazionali, che hanno una radice
di chiamata tale che, alla domanda chi sei,
si puo rispondere: sono un medico, € non il
proprio nome. Ma ¢ bello quando il nome
diventa anche cio che tu espliciti nella re-
alta di ogni giorno. Quindi si definisce la
possibilita di essere persona, per sé € in
relazione con gli altri, nella misura in cui
questa persona ha un patrimonio: la sua
vita con dei saperi, qualunque essi siano.
Un secondo atteggiamento ¢ non solo im-
parare a fare qualcosa, ma ¢ quello di co-
noscere la realtd, meglio ancora di avere
un’idea sulla realta. Un’idea sulla realta
della vita, sull’essere in quanto tale, ma
anche sulla realta storica che ci circonda.
Il «saper fare qualcosa» deve necessaria-
mente coniugarsi con «I’avere un’idea».
Credo che uno dei tanti, diversi motivi del
cosiddetto allontanamento dalla politica
del mondo giovanile, e non solo dei giova-
ni, non sia solamente I'atteggiamento di

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

nausea, di fastidio, ma dipenda dalla man-
canza di idee che giustificano la possibilita
di fare qualcosa per la societa.

Attenzione alla diffusa e semplicistica af-
fermazione che sostiene: Tanto sono tutti
uguali — Tanto siamo tutti uguali... Non &
vero! Non lo siamo e non dobbiamo essere
tutti uguali dal punto di vista delle idee. La
peculiarita del pensiero ci serve per inter-
pretare la vita, la nostra e la storia.

Le idee sono un po’ come una finestra dal-
la quale affacciarsi € provare a

dire cosa si riesce a vedere.
Nessuno di noi € cosi pre-
suntuoso da affacciarsi
alla finestra e dire: «lo
vedo il mondo intero!».
Da una certa finestra
riesco a vedere alcune
cose, ed & importante
comprendere che quan-
te piu finestre abbiamo
a disposizione tanto
pitt riusciamo a
vedere cio che

ci circon-

da. Se non
abbiamo

idee non abbiamo la possibi-
lita di interpretare cio che sia-
mo e cio che ci circonda, non
siamo in grado di farlo.

Percio, quanto piu il nostro ba-
gaglio culturale ¢ deprivato da
idee, tanto pitt abbiamo l'inca-
pacita di interpretare la storia. Non

mi riferisco qui ai titoli di studio, ma ai sa-
peri, alla capacita di avere un’elaborazio-
ne mentale che ci permetta di interpretare
¢i0 che siamo e il mondo intorno a noi. Se
siamo deprivati non sappiamo chi siamo e
non sappiamo che cosa ci circonda.

Mi piacerebbe che il Magistero della Chie-
sa oggi dicesse quanto € peccato ignorare, €
che tenere le persone nell’ignoranza o sce-
gliere I'ignoranza & peccato: non perché

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

chi € ignorante sia peccatore, ma perché si
toglie alla persona la possibilita concreta di
dire chi sono io, chi ¢ Dio, com’¢ la storia
che mi circonda. In questo senso, dobbia-
mo recuperare il concetto di sapienza.
Terzo atteggiamento di fondo perché i
comportamenti finalizzati al bene co-
mune si possano attuare, ¢ la capacita di
prendere posizione di fronte alle situazioni
che ci sembrano dolorose per noi e per gli
altri. Ovviamente non mi riferisco a feno-
meni estemporanei come quello degli
indignados, che non & prendere
posizione, ma denunciare, pure
importante ma non ¢ la stessa
cosa.
Frankl parlava di autenti-
cita dell’essere nella capa-
cita di prendere posizione
di fronte alle situazioni do-
lorose. Uscendo dalla me-
tafora di Frankl, che ¢ piu
psichiatrica, e partendo
dall’idea di Dio, dal punto

' di vista teologico,
% prendere
posizione
significa
fare un esercizio che Gesu ha fat-
to in tutti i momenti della sua vita.
Come dice il teologo Gian Battista
Metz, con un grande pensiero di fede,
dobbiamo sempre ricordare di fare
un esercizio di memoria sullo sguar-
do di Gesu: il primo sguardo ¢ sul do-
lore, il secondo sulla colpa. Se il primo
sguardo di Gesu fosse stato sulla colpa,
prima che sul dolore, il Vangelo sarebbe
stato un libro di codice morale, un libro
del non si fa, tipico della sua tradizione,
nella quale per poter accedere al mistero
bisognava compiere una serie di pratiche
religiose; quindi una dimensione mania-
cale della fede, dove non & la coscienza
che ti fa accedere a Dio, ma ¢ la Legge.
Poiché invece il primo sguardo ¢ sul dolo-

33



re, ¢’¢ semplicemente il servizio agli altri
come partenza per la mia salvezza, come
ha fatto Gesu.

Metz aggiunge che ¢ I'idea di Dio che deve
cambiare: la grande crisi oggi non ¢ la cri-
si della religioni, anzi le religioni stanno
crescendo, esprimendo un bisogno da non
banalizzare. L.a crisi quindi non € una cri-
si sulla religione, ma su Dio, sull'immagine
di Dio. Quale immagine di Dio esprime e
ricerca questo bisogno? Nel mondo cri-
stiano, nel mondo musulmano, nel mondo
fortemente tecnicizzato e globalizzato che
costruisce molte sette... si esprime il proble-
ma di quale Dio, del volto di Dio.

Su questo Metz afferma che dobbiamo ne-
cessariamente recuperare la dimensione di
un Dio «debole», non di un Dio «forte», che
ci permette di essere compassionevoli e di-
ventare motivo di pace. Se invece I'idea ¢ di
un Dio potente, di un Dio forte, le religioni
rivendicheranno con la forza il loro predo-
minio. Il Dio della pace ¢ il Dio della debo-
lezza, perché cade sotto il peso della croce,
perché grida la sua insofferenza verso una
morte crudele, perché piange nei confron-
ti del dolore altrui, perché fugge davanti al
tentativo di un arresto ingiusto. Una debo-
lezza che ¢ quella fragilita che permette a
Dio finalmente di essere tutto se stesso.

E prendere posizione di fronte ad una si-
tuazione dolorosa, se per lo psichiatra puo
significare avere la capacita di indignarsi
ed essere coerente, dal punto di vista dell’e-
spressione della fede, non vuol dire solo in-
dignarsi e fare qualcosa perché non accada
pit quello che ci ¢ dinanzi, ma & soprattut-
to essere capaci di porre il nostro sguardo
prima sul dolore degli altri e poi sulla colpa,
capacita che ci permette di avere un atteg-
giamento di autentica prossimita.

5. Comportamenti che si oppongono al bene comune

Al tre atteggiamenti fin qui delineati:
— il fare per costruire la storia;

34

— lessere attraverso il pensiero;

— l'agire dal punto di vista della compas-
sione;

si oppongono alcuni comportamenti che
ostacolano la costruzione del bene comu-
ne, perché sono espressioni di una cultura
che guarda al bene del singolo e al bene
dell’avere, del ben-avere, non dell’essere.
Puo essere utile rileggere in questo sen-
so Avere o Essere di E. Fromm, dove si
affronta in maniera molto divulgativa la
modalita dell’avere e dell’essere nelle va-
rie componenti della cultura e della vita,
concludendo che persino nella poesia,
un’arte nobile, si puo ritrovare I'atteggia-
mento dell’avere, per il bene personale, €
non dell’essere.

Per indicare quella cultura alternativa al
bene, che si identifica con 'avere, scelgo
alcuni comportamenti, vicini all’esperien-
za anche del percorso educativo di Libera
nei confronti della legalita, che enuncio
soltanto per stimoli, senza entrare in det-
tagli o esempi; ognuno di noi pud avere in
mente delle immagini in questo senso, di
questo comportamento, € tanto piu cio ac-
cade, tanto pit potremo dircene convinti.
Il fine ultimo del bene comune ¢ il trion-
fo della giustizia sociale, come sottolinea
il Compendio: se per la dimensione per-
sonale, il bene morale della persona ¢ il
raggiungimento della sua moralita, dal
punto di vista sociale il bene comune ¢ il
raggiungimento del bene della societa.
Un primo comportamento che ostacola
la giustizia sociale, dal punto di vista re-
lazionale-educativo, ¢ quello dell’apparire,
del vincere, dell’arricchirsi individualmen-
te: «Appaio, dunque sono».

E evidente quanto questo comportamen-
to sia gia da tempo in atto nella nostra
societa, dove conta sempre di piu l'idea
di apparire, fare soldi: ¢ visibile quanto
stia aumentando questa proposta dell’ar-
ricchirsi individualmente, della vittoria,
dell’apparire in quanto tale.

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

Il secondo comportamento ¢ la cosiddet-
ta furbizia, dei tornaconti individuali, dei
favori. Quanto ostacola il bene comune
come raggiungimento massimo della vir-
tu sociale la dimensione di quella furbizia
che dice: «Se ce la faccio io sto a posto»,
del tornaconto individuale, dei favori!

Ad esempio, la legge non deve mai essere
per una persona, la legge deve necessaria-
mente tenere dentro quante pill persone
possibili, anzi per statuto deve avere den-
tro tutte le persone, la societa, lo Stato.
Anche nei Partiti, che hanno la doppia
dimensione dell’essere di parte e di eserci-
tare democrazia, si pud esprimere questo
comportamento. Solo 'armonizzazione
di queste due dimensioni contrastanti,
I'essere di parte che deve tendere all’uni-
versale, fa si che un Partito possa diventa-
re sempre pill autentico.

Il terzo € un comportamento che puo
essere assimilato senza averne consape-
volezza: «Forti con i deboli, deboli con
i forti». In sostanza, ¢ la doppia morali-
ta e la schizofrenia etica. Qui faccio due
esempi che sono legati alla nostra attua-
lita. Pensate ad una delle manifestazioni
piu patologiche di questa doppia moralita
e schizofrenia etica: ’essere criminale e
I'essere credente.

Come ¢ possibile conciliare I'apparte-
nenza al crimine e l'appartenenza alla
Chiesa? Rispondersi che non sono veri
credenti ¢ troppo semplice; non possia-
mo limitarci a questa risposta, riducendo
tutto al «<non ¢ autentica fede». Perché la
fede sia stata cosi inautentica da legitti-
mare la sua non autenticita di credente e
conciliare col malaffare, sono state deter-
minanti alcune dimensioni: 'immagine di
Dio, il tipo di comunita di fede e la teo-
logia morale, in particolare il tema della
riparazione che noi come chiesa abbiamo
banalizzato, facendolo diventare un ul-
teriore rito religioso e non un’occasione
esistenziale. Allora un cristianesimo solo

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

religioso, che non sottolinea la gravita del
peccato sociale, rimanda a questa doppia
moralita.

11 sociologo Bauman sostiene che la schi-
zofrenia del nostro tempo sta nel fatto
che passiamo dall’orgia mediatica della
compassione alle forme piu violente di
intolleranza nei confronti di un altro, che
riteniamo sia diventato nostro nemico per
il solo fatto che ¢ altro da noi. In concreto:
si da 1 euro per lo tzunami, ma ¢’¢ intol-
leranza per il filippino che lo tzunami ha
portato da noi.

Doppia moralita in ambito politico e reli-
gi0so: una cosa ¢ la sfera personale, una
cosa quella pubblica. La cultura religiosa
ha inciso molto sulla doppia moralita, di-
stinguendo la sfera personale dalla sfera
pubblica, a dispetto di quello che dice il
primo capitolo della dottrina sociale della
chiesa.

Un altro comportamento ¢ quello del
semplificare e confondere le idee: oggi un
peccato che la cultura deve necessaria-
mente confessare € dal quale convertirsi
¢ il peccato della semplificazione. Nulla
¢ semplificabile, in natura; cid non signi-
fica che tutto ¢ complicato, pero tutto &
complesso € questa complessita non puo
essere rimossa. Il linguaggio della sempli-
ficazione spesso piu che avere come fina-
lita I'intendimento da parte degli altri ha
quella di confondere le idee alle persone.
Percio bisogna essere molto vigilanti con
se stessi e con gli altri, provando sempre
a chiedersi «Perché?», e cercando il senso
delle cose.

Un altro fondamentale comportamen-
to, lo dico con le parole di don Milani, il
bene comune non ¢ mai realizzabile fino
a quando noi vorremo «dividere in parti
eguali tra diseguali». Il fine della giusti-
zia sociale e della possibilita dell’accesso
ai beni comuni non ¢ la divisione in parti
eguali tra tutti, ma dare cid che spetta per
la dignita della persona e far si che ogni

35



persona venga messa nella condizione di
diventare se stessa.

La vocazione vera e ultima dell’'uomo
non ¢ quella di diventare cristiano o ebreo
o musulmano, ma la vocazione prima e
ultima per poi aderire alla fede & quella
di «diventare cio che sei, cio¢ persona» €
quindi dividere in parti uguali tra disugua-
li & una vera e propria ingiustizia sociale.
Ultimo comportamento che deve essere
recuperato € quel comportamento che si
ferma alla legalita. 1.a giustizia sociale ac-
coglie la legalita come elemento necessa-
rio, ma nel quale non si risolve tutto. La
legalita non ¢ la giustizia, la legalita ¢ solo
sinonimo di denuncia e noi sappiamo che
non tutte le leggi sono giuste, non tutte le
leggi tendono all’'uguaglianza delle perso-
ne, non tutte le leggi difendono la dignita
della persona.

Quando mi riferisco alla legalita pen-
so sempre al film La vita ¢ bella, perché
quando il papa traduce le regole del cam-
po, le traduce perché quelle regole che
vengono dette al bambino non hanno
come fine la giustizia e la dignita della
persona, hanno come fine la morte. Le
regole che traduce il papa hanno come
fine, come strumento la partecipazione
del bambino, la dignita del bambino e
il poter decidere cio che gli & dovuto. E
in questa diversa chiave di lettura che il
papa traduce tradendo le regole che ven-
gono dettate in lingua diversa.

Dice don Milani: «<Ho imparato che il
problema degli altri € uguale al mio. Sor-
tirne insieme ¢ la politica, sortirne da soli
¢ l'avarizia».

6. La comunita cristiana costruisce il bene comune

Infine rimando, come conclusione, alle
indicazioni alla comunita cristiana per
tendere al bene, e al bene comune, elen-
cate in 4t 2, 42: «Erano assidui nell’ascol-
tare I'insegnamento degli apostoli, nell’u-

36

nione fraterna, nella frazione del pane e
nella preghiera».

In questo passo si trovano le quattro co-
lonne che permettono la costruzione della
casa comune, dove tutti possano stare, in
attesa del piano superiore che poi ¢ la Ge-
rusalemme celeste.

In primo luogo l'assiduita. C’¢ una paro-
la che ¢ molto cara a don Ciotti, la ripete
sempre con molta enfasi: ¢ la parola «con-
tinuita», bisogno di continuita, che si espri-
me poi nella parola «progetto».

Erano assidui, cio¢ ¢ la continuita di alcu-
ni valori come quello dell’ascolto, e dell'in-
segnamento. Se il cristianesimo in 2.000
anni non ha sortito alcune cose € perché
la dimensione dell’insegnamento, non dot-
trinale, ma soprattutto I'insegnamento del
progetto di Dio nella nostra vita che passa
attraverso la magna charta della Scrittura,
¢ stato alquanto disatteso.

Negli anni Ottanta il Papa andd in Peru
per iniziare il novenario in vista del ‘92,
celebrazione della scoperta dell’America,
e gli Indios delle Ande consegnarono al
Papa una bella Bibbia, con una lettera in
cui scrivevano cosi: «Santita noi appro-
fittiamo della sua venuta per restituirle la
Bibbia, visto che in cinque secoli non ci ha
portato né la pace, né gioia, né giustizia.
Cinque secoli fa anziché portarci questo
libro, con la spada hanno occupato i nostri
terreni, hanno violentato le nostre donne,
hanno determinato sofferenza in tante
persone. Lo restituiamo a lei non perché
non ci piace, non ci interessa, ma perché
le chiediamo di portarlo a quelli che sono
venuti a colonizzarci perché per la verita
loro, pit di noi, necessitano dei precetti
morali che sono scritti in questo libro».
Teniamola presente questa scena, non
per avvilirci, ma per dire che se non c¢’e
assiduita nell’insegnamento della parola,
dell’idea, del concetto di Dio, noi rischia-
mo di arrivare agli altri attraverso la spa-
da o attraverso la seduzione della pancia,

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

come ha detto qualche Padre della chiesa,
non attraverso la relazione dell’incontro.
Termino con un’immagine che puo aiu-
tarci a ridefinire il senso del cosiddet-
to bene comune, un’immagine proprio
dal’America Latina, a Santo Domingo
nel 1992 nei festeggiamenti, ma anche
nella rivisitazione critica del senso di S
secoli di evangelizzazione. In una grande
chiesa dei salesiani ad Acca, una signora,
puntualmente veniva a ricevere la comu-
nione nella celebrazione eucaristica e
puntualmente questa signora, insieme ad
altre persone, alla fine della Messa, face-
va una cosa particolare in fondo alla chie-
sa che mi distraeva, solo che non riusci-
vo mai a vederla perché poi uscivo dalla
sagrestia. Una sera andai a vedere cosa
fosse questo trambusto in fondo alla chie-
sa e la signora mi disse che loro ogni sera
preparavano da mangiare in quella chie-
sa per i piu bisognosi. «E chi sono i piu
bisognosiP», dissi io, visto che tutti erano
poveri. E lei: «I piu bisognosi sono quel-
li che vengono dalle discariche con quel
poco che hanno e tornano in citta e cer-
tamente non & quel poco che hanno che
gli permette di mangiare, € noi mettiamo
le cose insieme e prepariamo da mangia-
re 'essenziale». Mi venne spontaneo do-
mandarle: «Perché fate questo?». E lei,
non offesa, ma molto attenta mi disse: «E
semplice padre, molto semplice; lo faccia-
mo perché noi ogni sera veniamo davanti
all’altare e tu ci dai da mangiare Gesu, poi
noi andiamo in fondo alla chiesa e noi dia-
mo da mangiare a Gesu».

E questo viaggio di andata e di ritorno mi
sembra necessario per tutti noi.

Questo andare verso Dio che ci da da
mangiare Gesu per poi sfamare Gesu in
tutti i sensi, nella realta, ma anche nella
metafora di sfamare quel Gesu che incon-
triamo all’uscita di quest’incontro.

Un viaggio, necessario, da Dio all’'uomo,
andata e ritorno. Sicuramente un viaggio

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

di andata e ritorno che ¢ realizzabile nella
misura in cui dismettiamo lo zavorramen-
to di tutti quei comportamenti dell’avere e
non dell’essere che ho segnalato; e chis-
sa che quei panni in pitl non ci permette-
ranno, una volta tolti, di arrivare, come
diceva Eduardo De Crescenzo, nudi alla
meta: ¢ la nudita che ci permette di rag-
giungere la meta, una nudita di chi non ha
sovrastrutture, non ha sovrappesi, non ha
zavorramenti che impediscono di poter ri-
cevere Gesu e stare con Ciristo.

37





