
29

1. Il bene comune: 
significato e dimensioni costitutive

orrei orientare la riflessione ver-
so una proposta più articolata 
dal punto di vista educativo, ri-

mandando alla vostra attenzione alcuni 
passaggi che ci possono servire sia per 
la riflessione in termini di gruppo, sia so-
prattutto per la possibilità di determinare 
un percorso di carattere educativo; ac-
centuando quindi nel mio intervento una 
dimensione che mi appartiene, quella pe-
dagogica.1

Perciò riguardo al tema partirò, ovvia-
mente, da quanto dice il Compendio della 
Dottrina Sociale della Chiesa, proprio per 
dare una definizione del termine «bene 
comune» ma, evitando una sintesi, che mi 
sembra riduttiva, proverò poi a tracciare 
per la nostra riflessione alcuni passaggi 
che mi sembrano essenziali dal punto di 
vista educativo, per educare al bene co-
mune.
Infatti, la questione degli itinerari educati-
vi risponde, secondo me, a questa esigen-

* Testo dell’intervento svolto al Campo unitario dell’Azione Catto-
lica di Pozzuoli (NA), Benevento, 16 settembre 2011. L’articolo, 
pertanto, conserva lo stile del linguaggio parlato.	

Tonino Palmese

za di fondo: dire cosa significhi oggi edu-
care, in questa storia, in questa società, le 
generazioni – non solo giovani – all’incon-
tro con Gesù Cristo.
Mi sembra che il tema del bene comune 
possa diventare centrale proprio in un 
tempo come il nostro, quello della cosid-
detta «crisi economica», un tempo nel 
quale tutti stanno sentenziando, se non 
un fallimento, certamente una degene-
razione e una patologia della cosiddetta 
«globalizzazione» (qui non entro in me-
rito alla definizione di globalizzazione). 
È infatti vero che, se la globalizzazione 
ci ha permesso di incontrarci, attraverso 
le comunicazioni più disparate e con tut-
ta la positività di questo incontro, non ci 
ha fatto diventare comunità; ha messo in 
circolo l’economia, ma non ha distribuito 
equamente; ha dato a tutti la possibilità 
di accedere alle conoscenze degli altri, ma 
non quella di cambiare la propria condi-
zione. La colpa non è della globalizzazio-
ne, bensì di un uso cattivo di essa: quella 
che poteva sembrare una «Pentecoste ri-
solutiva» sul piano economico, sociale e 
culturale si è trasformata, in molti casi, in 
una «grande Babele» che è certamente in 
totale antitesi con la Pentecoste. 

GENERAZIONI per il bene comune* 

V

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

A PROPOSITO DI...



3130

Dunque, proverò a dire cosa la Chiesa in-
tenda per «bene comune» partendo dalla 
Dottrina Sociale della Chiesa, che affron-
ta il tema fondandosi innanzitutto su un 
presupposto antropologico-culturale che 
ci permette di dare la definizione di «bene 
comune». Per questo, tra i venti punti del 
Compendio della Dottrina Sociale – dal 164 
al 184 – che parlano del bene comune, 
ho scelto di soffermarmi solo sui primi, 
inerenti la questione antropologica; in-
centrati, cioè, sull’idea di uomo e di vita 
che la Chiesa e il cristianesimo hanno per 
spiegare l’idea del «bene comune»; non 

mi addentrerò 
invece nell’e-
semplificazio-
ne successiva 
del concetto 
che il Compen-
dio fa attraver-
so tre ambiti: 
l’equa distri-
buzione dei 
beni, la pro-
prietà priva-
ta e l’opzione 
preferenziale 
per i poveri. 
Ci soffermia-
mo, dunque, 
su questa pri-
ma dimen-

sione, più antropologica e culturale, per 
giustificare la necessità del bene comune: 
necessità – e non scelta o opzione – del 
bene comune, dove il termine «necessità», 
usato in ambito ecclesiale e teologico, ha 
una prospettiva unica, salvifica. È neces-
sario intraprendere l’idea, la conoscenza 
e il percorso del bene comune non come 
una semplice opzione/variabile della no-
stra vita ma come necessità determinan-
te; determinante, per noi credenti, allo 
stesso modo dell’Eucarestia. La scelta del 
bene comune è decisiva per la risposta di 

fede. Allora non può essere una variabile 
nella vita cristiana parlare del bene comu-
ne; è determinante, come è determinante 
il fatto di ricevere l’Eucarestia ed entram-
bi gli elementi sono necessari per non de-
privare la vocazione cristiana. 
Quindi proviamo a dare significato alle 
parole del Compendio, proprio dal punto 
di vista antropologico-culturale: al pri-
mo punto che parla del bene comune, il 
n. 164, vengono menzionati tre elemen-
ti fondamentali: «Dalla dignità, unità e 
uguaglianza di tutte le persone deriva 
innanzi tutto il principio del bene comu-
ne…» (Compendio della Dottrina Sociale 
della Chiesa, n. 164). 
Questa triplice definizione fonda il bene 
comune: dignità della persona, unità della 
persona, che è unità di corpo e di spirito, 
e uguaglianza delle persone, poiché non 
ci sono persone più uguali o meno uguali 
degli altri. 
Su questo aspetto un grande psichiatra, 
Viktor Frankl, viennese, ebreo sopravvis-
suto ad Auschwitz, uno dei padri fondatori 
della psicologia delle religioni, sosteneva, 
con una sintesi che può apparire estre-
ma, una tesi molto semplice: la patologia 
dell’umanità, dal punto di vista relazionale 
e sociale, consiste nel fatto che qualcuno 
ritiene che esistano persone «nient’altro 
che». La terapia di guarigione sociale è ri-
tenere invece che le persone sono sempre, 
comunque e dovunque (queste tre precisa-
zioni le aggiungo io, per motivi evangelici) 
«tutt’altro che». Dio stesso ha preferito 
identificarsi, nella fragilità del corpicino 
presente nella stalla di Betlemme e nel cor-
po sulla croce, nella realtà dell’uomo che 
è sempre, comunque e dovunque tutt’altro 
che, ma mai nient’altro che. 
Questa triplice dimensione della dignità, 
unità e uguaglianza della persona è deter-
minante per stabilire il principio del bene 
comune e – sempre al punto 164 – il Com-
pendio aggiunge una sollecitazione molto 

forte per noi, che ci fa uscire dalla dimen-
sione individuale, o peggio ancora indivi-
dualistica e privata: «Il bene comune può 
essere inteso come la dimensione sociale e 
comunitaria del bene morale». Il massimo 
del bene morale si raggiunge quando la 
persona agisce bene, il massimo del bene 
morale sociale si raggiunge nel bene comu-
ne. Quindi, se il bene morale soggettivo è 
l’agire bene di una persona, il bene morale 
sociale è la realizzazione del bene comune.
Pensare che il bene è comune, e tutti lo 
dobbiamo raggiungere ci rimanda proprio 
a questa dimensione alta della socialità, 
della questione morale. E questa dimen-
sione della socialità, dell’essere con e per 
gli altri è ripresa al n. 165, che dice: «La 
persona non può trovare compimento 
solo in se stessa, a prescindere cioè dal 
suo essere «con» e «per» gli altri».

2. Libertà e responsabilità

Due dimensioni necessarie, l’essere «con» 
e «per» gli altri, che rimandano al tema 
della libertà e della responsabilità. 
Su questo binomio sempre Frankl, parlan-
do agli studenti americani, diceva: «Voi di-
venterete un grande popolo quando darete 
la possibilità alla Statua della Libertà di 
poter guardare negli occhi la Statua della 
Responsabilità». Usava questa metafora 
per dire che se la libertà perde lo sguardo 
nel vuoto, nel nulla, non significa più nien-
te. La parola libertà deve necessariamente 
comprendere la dimensione speculare del-
la responsabilità, altrimenti quel concetto 
di libertà è vago, inutile, forse addirittura è 
controproducente.
Che cosa ci permette di esercitare in modo 
autentico e in vista del bene comune la li-
bertà? La nostra responsabilità: in primis 
la responsabilità personale, e poi la re-
sponsabilità dell’altro. 
Non dimentichiamo mai che la Bibbia co-
mincia con una domanda che Dio fa all’uo-

mo, svelandosi in modo autentico dentro la 
relazione di reciprocità. E in principio Dio 
non dà risposte, ma fa domande: «Adamo, 
dove sei?» e «Caino, dov’è Abele tuo fra-
tello?», due domande che rimandano ad 
una dimensione di corresponsabilità. La 
parola-chiave delle due domande è la paro-
la «responsabilità»: non puoi nasconderti, 
non puoi occultarti e non puoi occultare. 
La libertà nel giardino dell’Eden incontra 
queste due domande che devono diventa-
re due risposte autentiche, e non lo sono 
state: Adamo non ha risposto in maniera 
autentica, ma dando la colpa a qualcun al-
tro si priva della responsabilità, così come 
Caino non si assume la responsabilità del-
la custodia del fratello: in entrambe le ri-
sposte la libertà viene disattesa perché non 
c’è responsabilità da parte delle persone. 
Quindi, a quelle due domande iniziali, fat-
te da Dio con una finalità salvifica, che 
richiamano alla responsabilità, l’uomo 
dà due risposte negative, inefficaci e non 
orientate alla salvezza, perché deprivate 
della responsabilità.
E non è un caso che queste due domande 
sono in principio della Scrittura, non alla 
fine. Ritornano sempre, d’altra parte, in 
tutta la storia della salvezza, in quanto Dio 
ha voluto dialogare con il suo popolo, con 
le sue creature, con l’espressione più alta 
del creato, che sono le persone, a partire 
dalla responsabilità, opzione di fondo per 
amare Dio e per vivere da esseri umani, 
con sé e con gli altri.
Mi sembra molto importante quindi evi-
denziare che per ristabilire una «cultura 
del bene comune» dobbiamo fare nostra 
la dimensione sociale e comunitaria del bene 
morale: la persona, l’ego, trova compimen-
to nel suo essere con e per gli altri.

3. La Trinità, principio fondante

Infine, una notazione di carattere teo-
logico sulla definizione introduttiva del 

Pensare 

che il bene è 

comune, e tutti 

lo dobbiamo 

raggiungere 

ci rimanda 

proprio a una 

dimensione alta 

della socialità

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12



32 33

bene comune: se dovessi definire qual è 
l’espressione più alta del bene comune, 
anche verso i non credenti, direi che il 
principio fondante per noi cristiani è 
l’economia trinitaria, l’economia della 
Santissima Trinità, dove si realizza to-
talmente il bene comune, dove la vita 
dell’uno dipende dalla vita dell’altro, e la 
vita dell’uno si realizza grazie alla vita 
dell’altro, come esprimeva il grande ve-
scovo don Tonino Bello, con una bellissi-
ma considerazione, altamente teologica: 
la Trinità è tutta nella relazione del se-
gno aritmetico: se fosse 1+1+1 avrem-
mo tre divinità diverse, invece è 1x1x1 e 
il risultato è 1.
Nel gioco linguistico in cui si prende in 
prestito dall’aritmetica il segno del «per» 
c’è una mozione molto più profonda, 
molto più autentica, molto più essenzia-
le: la Trinità è un’unità assoluta perché 
ognuna delle persone è totalmente dona-
ta all’altro, e noi siamo fatti ad immagine 
e somiglianza di quella comunione.
Concludendo, quindi, il primo punto che 
ho tentato di affrontare: possiamo parlare 
di bene comune nella misura in cui ogni 
volta che la nostra libertà viene messa in 
discussione o viene messa a disposizione 
deve avere come strumento ermeneutico 
e come strumento finale la responsabilità, 
per sé e per l’altro. Fuori da questa ipotesi 
non c’è libertà, ma solo un vago concet-
to che ci porta a diventare degli «erranti» 
che viaggiano senza meta, senza scopo e 
senza possibilità di salvezza. 

4. Gli atteggiamenti educativi 
in vista del bene comune

Dal punto di partenza della definizione 
più antropologica e culturale del bene co-
mune vorrei passare a indicare e proporre 
alcuni atteggiamenti che possono aiutare 
a descrivere, a definire un percorso per il 
raggiungimento e la realizzazione del bene 

comune, nell’accompagnamento pedagogi-
co ed educativo.
Partirò da tre atteggiamenti, rimandando 
poi ai comportamenti, in modo tale che 
questa riflessione possa essere oggetto 
anche di rivisitazione successiva intesa a 
costruire un possibile percorso educativo. 
Questi tre atteggiamenti sono tre modi di 
essere e percepire l’esistenza, per realiz-
zare il bene comune, e rappresentano le 
linee-guida per poi esemplificare i compor-
tamenti successivi.
Qual è il primo atteggiamento? Abbiamo 
bisogno che ciascuno di noi impari a fare 
qualcosa.
Proviamo a definire l’uomo o la donna 
che si pone di fronte alla questione della 
«costruzione del bene comune». Per rea-
lizzare il bene comune io chiederei come 
primo patrimonio: «Che sai fare?». Non 
«Che cosa hai?» ma «Che sai fare?». 
Una dimensione che si identifica anche 
con l’essere. 
Ci sono mestieri che sono così profonda-
mente vocazionali, che hanno una radice 
di chiamata tale che, alla domanda chi sei, 
si può rispondere: sono un medico, e non il 
proprio nome. Ma è bello quando il nome 
diventa anche ciò che tu espliciti nella re-
altà di ogni giorno. Quindi si definisce la 
possibilità di essere persona, per sé e in 
relazione con gli altri, nella misura in cui 
questa persona ha un patrimonio: la sua 
vita con dei saperi, qualunque essi siano.
Un secondo atteggiamento è non solo im-
parare a fare qualcosa, ma è quello di co-
noscere la realtà, meglio ancora di avere 
un’idea sulla realtà. Un’idea sulla realtà 
della vita, sull’essere in quanto tale, ma 
anche sulla realtà storica che ci circonda. 
Il «saper fare qualcosa» deve necessaria-
mente coniugarsi con «l’avere un’idea».
Credo che uno dei tanti, diversi motivi del 
cosiddetto allontanamento dalla politica 
del mondo giovanile, e non solo dei giova-
ni, non sia solamente l’atteggiamento di 

nausea, di fastidio, ma dipenda dalla man-
canza di idee che giustificano la possibilità 
di fare qualcosa per la società.
Attenzione alla diffusa e semplicistica af-
fermazione che sostiene: Tanto sono tutti 
uguali – Tanto siamo tutti uguali… Non è 
vero! Non lo siamo e non dobbiamo essere 
tutti uguali dal punto di vista delle idee. La 
peculiarità del pensiero ci serve per inter-
pretare la vita, la nostra e la storia. 
Le idee sono un po’ come una finestra dal-
la quale affacciarsi e provare a 
dire cosa si riesce a vedere. 
Nessuno di noi è così pre-
suntuoso da affacciarsi 
alla finestra e dire: «Io 
vedo il mondo intero!». 
Da una certa finestra 
riesco a vedere alcune 
cose, ed è importante 
comprendere che quan-
te più finestre abbiamo 
a disposizione tanto 
più riusciamo a 
vedere ciò che 
ci circon-
da. Se non 
a b b i a m o 
idee non abbiamo la possibi-
lità di interpretare ciò che sia-
mo e ciò che ci circonda, non 
siamo in grado di farlo. 
Perciò, quanto più il nostro ba-
gaglio culturale è deprivato da 
idee, tanto più abbiamo l’inca-
pacità di interpretare la storia. Non 
mi riferisco qui ai titoli di studio, ma ai sa-
peri, alla capacità di avere un’elaborazio-
ne mentale che ci permetta di interpretare 
ciò che siamo e il mondo intorno a noi. Se 
siamo deprivati non sappiamo chi siamo e 
non sappiamo che cosa ci circonda. 
Mi piacerebbe che il Magistero della Chie-
sa oggi dicesse quanto è peccato ignorare, e 
che tenere le persone nell’ignoranza o sce-
gliere l’ignoranza è peccato: non perché 

chi è ignorante sia peccatore, ma perché si 
toglie alla persona la possibilità concreta di 
dire chi sono io, chi è Dio, com’è la storia 
che mi circonda. In questo senso, dobbia-
mo recuperare il concetto di sapienza.
Terzo atteggiamento di fondo perché i 
comportamenti finalizzati al bene co-
mune si possano attuare, è la capacità di 
prendere posizione di fronte alle situazioni 
che ci sembrano dolorose per noi e per gli 
altri. Ovviamente non mi riferisco a feno-

meni estemporanei come quello degli 
indignados, che non è prendere 

posizione, ma denunciare, pure 
importante ma non è la stessa 

cosa.
Frankl parlava di autenti-
cità dell’essere nella capa-
cità di prendere posizione 
di fronte alle situazioni do-
lorose. Uscendo dalla me-
tafora di Frankl, che è più 

psichiatrica, e partendo 
dall’idea di Dio, dal punto 

di vista teologico, 
prendere 
posizione 
s i gn i f i ca 

fare un esercizio che Gesù ha fat-
to in tutti i momenti della sua vita.

Come dice il teologo Gian Battista 
Metz, con un grande pensiero di fede, 
dobbiamo sempre ricordare di fare 
un esercizio di memoria sullo sguar-
do di Gesù: il primo sguardo è sul do-

lore, il secondo sulla colpa. Se il primo 
sguardo di Gesù fosse stato sulla colpa, 
prima che sul dolore, il Vangelo sarebbe 
stato un libro di codice morale, un libro 
del non si fa, tipico della sua tradizione, 
nella quale per poter accedere al mistero 
bisognava compiere una serie di pratiche 
religiose; quindi una dimensione mania-
cale della fede, dove non è la coscienza 
che ti fa accedere a Dio, ma è la Legge. 
Poiché invece il primo sguardo è sul dolo-

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12



34 35

re, c’è semplicemente il servizio agli altri 
come partenza per la mia salvezza, come 
ha fatto Gesù. 
Metz aggiunge che è l’idea di Dio che deve 
cambiare: la grande crisi oggi non è la cri-
si della religioni, anzi le religioni stanno 
crescendo, esprimendo un bisogno da non 
banalizzare. La crisi quindi non è una cri-
si sulla religione, ma su Dio, sull’immagine 
di Dio. Quale immagine di Dio esprime e 
ricerca questo bisogno? Nel mondo cri-
stiano, nel mondo musulmano, nel mondo 
fortemente tecnicizzato e globalizzato che 
costruisce molte sette… si esprime il proble-
ma di quale Dio, del volto di Dio. 
Su questo Metz afferma che dobbiamo ne-
cessariamente recuperare la dimensione di 
un Dio «debole», non di un Dio «forte», che 
ci permette di essere compassionevoli e di-
ventare motivo di pace. Se invece l’idea è di 
un Dio potente, di un Dio forte, le religioni 
rivendicheranno con la forza il loro predo-
minio. Il Dio della pace è il Dio della debo-
lezza, perché cade sotto il peso della croce, 
perché grida la sua insofferenza verso una 
morte crudele, perché piange nei confron-
ti del dolore altrui, perché fugge davanti al 
tentativo di un arresto ingiusto. Una debo-
lezza che è quella fragilità che permette a 
Dio finalmente di essere tutto se stesso.
E prendere posizione di fronte ad una si-
tuazione dolorosa, se per lo psichiatra può 
significare avere la capacità di indignarsi 
ed essere coerente, dal punto di vista dell’e-
spressione della fede, non vuol dire solo in-
dignarsi e fare qualcosa perché non accada 
più quello che ci è dinanzi, ma è soprattut-
to essere capaci di porre il nostro sguardo 
prima sul dolore degli altri e poi sulla colpa, 
capacità che ci permette di avere un atteg-
giamento di autentica prossimità.

5. Comportamenti che si oppongono al bene comune

Ai tre atteggiamenti fin qui delineati:
–– il fare per costruire la storia;

–– l’essere attraverso il pensiero;
–– l’agire dal punto di vista della compas-

sione;
si oppongono alcuni comportamenti che 
ostacolano la costruzione del bene comu-
ne, perché sono espressioni di una cultura 
che guarda al bene del singolo e al bene 
dell’avere, del ben-avere, non dell’essere.
Può essere utile rileggere in questo sen-
so Avere o Essere di E. Fromm, dove si 
affronta in maniera molto divulgativa la 
modalità dell’avere e dell’essere nelle va-
rie componenti della cultura e della vita, 
concludendo che persino nella poesia, 
un’arte nobile, si può ritrovare l’atteggia-
mento dell’avere, per il bene personale, e 
non dell’essere.
Per indicare quella cultura alternativa al 
bene, che si identifica con l’avere, scelgo 
alcuni comportamenti, vicini all’esperien-
za anche del percorso educativo di Libera 
nei confronti della legalità, che enuncio 
soltanto per stimoli, senza entrare in det-
tagli o esempi; ognuno di noi può avere in 
mente delle immagini in questo senso, di 
questo comportamento, e tanto più ciò ac-
cade, tanto più potremo dircene convinti.
Il fine ultimo del bene comune è il trion-
fo della giustizia sociale, come sottolinea 
il Compendio: se per la dimensione per-
sonale, il bene morale della persona è il 
raggiungimento della sua moralità, dal 
punto di vista sociale il bene comune è il 
raggiungimento del bene della società. 
Un primo comportamento che ostacola 
la giustizia sociale, dal punto di vista re-
lazionale-educativo, è quello dell’apparire, 
del vincere, dell’arricchirsi individualmen-
te: «Appaio, dunque sono».
È evidente quanto questo comportamen-
to sia già da tempo in atto nella nostra 
società, dove conta sempre di più l’idea 
di apparire, fare soldi: è visibile quanto 
stia aumentando questa proposta dell’ar-
ricchirsi individualmente, della vittoria, 
dell’apparire in quanto tale. 

Il secondo comportamento è la cosiddet-
ta furbizia, dei tornaconti individuali, dei 
favori. Quanto ostacola il bene comune 
come raggiungimento massimo della vir-
tù sociale la dimensione di quella furbizia 
che dice: «Se ce la faccio io sto a posto», 
del tornaconto individuale, dei favori! 
Ad esempio, la legge non deve mai essere 
per una persona, la legge deve necessaria-
mente tenere dentro quante più persone 
possibili, anzi per statuto deve avere den-
tro tutte le persone, la società, lo Stato. 
Anche nei Partiti, che hanno la doppia 
dimensione dell’essere di parte e di eserci-
tare democrazia, si può esprimere questo 
comportamento. Solo l’armonizzazione 
di queste due dimensioni contrastanti, 
l’essere di parte che deve tendere all’uni-
versale, fa sì che un Partito possa diventa-
re sempre più autentico.
Il terzo è un comportamento che può 
essere assimilato senza averne consape-
volezza: «Forti con i deboli, deboli con 
i forti». In sostanza, è la doppia morali-
tà e la schizofrenia etica. Qui faccio due 
esempi che sono legati alla nostra attua-
lità. Pensate ad una delle manifestazioni 
più patologiche di questa doppia moralità 
e schizofrenia etica: l’essere criminale e 
l’essere credente. 
Come è possibile conciliare l’apparte-
nenza al crimine e l’appartenenza alla 
Chiesa? Rispondersi che non sono veri 
credenti è troppo semplice; non possia-
mo limitarci a questa risposta, riducendo 
tutto al «non è autentica fede». Perché la 
fede sia stata così inautentica da legitti-
mare la sua non autenticità di credente e 
conciliare col malaffare, sono state deter-
minanti alcune dimensioni: l’immagine di 
Dio, il tipo di comunità di fede e la teo-
logia morale, in particolare il tema della 
riparazione che noi come chiesa abbiamo 
banalizzato, facendolo diventare un ul-
teriore rito religioso e non un’occasione 
esistenziale. Allora un cristianesimo solo 

religioso, che non sottolinea la gravità del 
peccato sociale, rimanda a questa doppia 
moralità.
Il sociologo Bauman sostiene che la schi-
zofrenia del nostro tempo sta nel fatto 
che passiamo dall’orgia mediatica della 
compassione alle forme più violente di 
intolleranza nei confronti di un altro, che 
riteniamo sia diventato nostro nemico per 
il solo fatto che è altro da noi. In concreto: 
si dà 1 euro per lo tzunami, ma c’è intol-
leranza per il filippino che lo tzunami ha 
portato da noi. 
Doppia moralità in ambito politico e reli-
gioso: una cosa è la sfera personale, una 
cosa quella pubblica. La cultura religiosa 
ha inciso molto sulla doppia moralità, di-
stinguendo la sfera personale dalla sfera 
pubblica, a dispetto di quello che dice il 
primo capitolo della dottrina sociale della 
chiesa. 
Un altro comportamento è quello del 
semplificare e confondere le idee: oggi un 
peccato che la cultura deve necessaria-
mente confessare e dal quale convertirsi 
è il peccato della semplificazione. Nulla 
è semplificabile, in natura; ciò non signi-
fica che tutto è complicato, però tutto è 
complesso e questa complessità non può 
essere rimossa. Il linguaggio della sempli-
ficazione spesso più che avere come fina-
lità l’intendimento da parte degli altri ha 
quella di confondere le idee alle persone. 
Perciò bisogna essere molto vigilanti con 
se stessi e con gli altri, provando sempre 
a chiedersi «Perché?», e cercando il senso 
delle cose. 
Un altro fondamentale comportamen-
to, lo dico con le parole di don Milani, il 
bene comune non è mai realizzabile fino 
a quando noi vorremo «dividere in parti 
eguali tra diseguali». Il fine della giusti-
zia sociale e della possibilità dell’accesso 
ai beni comuni non è la divisione in parti 
eguali tra tutti, ma dare ciò che spetta per 
la dignità della persona e far sì che ogni 

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12



36 37

persona venga messa nella condizione di 
diventare se stessa. 
La vocazione vera e ultima dell’uomo 
non è quella di diventare cristiano o ebreo 
o musulmano, ma la vocazione prima e 
ultima per poi aderire alla fede è quella 
di «diventare ciò che sei, cioè persona» e 
quindi dividere in parti uguali tra disugua-
li è una vera e propria ingiustizia sociale. 
Ultimo comportamento che deve essere 
recuperato è quel comportamento che si 
ferma alla legalità. La giustizia sociale ac-
coglie la legalità come elemento necessa-
rio, ma nel quale non si risolve tutto. La 
legalità non è la giustizia, la legalità è solo 
sinonimo di denuncia e noi sappiamo che 
non tutte le leggi sono giuste, non tutte le 
leggi tendono all’uguaglianza delle perso-
ne, non tutte le leggi difendono la dignità 
della persona.
Quando mi riferisco alla legalità pen-
so sempre al film La vita è bella, perché 
quando il papà traduce le regole del cam-
po, le traduce perché quelle regole che 
vengono dette al bambino non hanno 
come fine la giustizia e la dignità della 
persona, hanno come fine la morte. Le 
regole che traduce il papà hanno come 
fine, come strumento la partecipazione 
del bambino, la dignità del bambino e 
il poter decidere ciò che gli è dovuto. È 
in questa diversa chiave di lettura che il 
papà traduce tradendo le regole che ven-
gono dettate in lingua diversa. 
Dice don Milani: «Ho imparato che il 
problema degli altri è uguale al mio. Sor-
tirne insieme è la politica, sortirne da soli 
è l’avarizia».

6. La comunità cristiana costruisce il bene comune

Infine rimando, come conclusione, alle 
indicazioni alla comunità cristiana per 
tendere al bene, e al bene comune, elen-
cate in At 2, 42: «Erano assidui nell’ascol-
tare l’insegnamento degli apostoli, nell’u-

nione fraterna, nella frazione del pane e 
nella preghiera». 
In questo passo si trovano le quattro co-
lonne che permettono la costruzione della 
casa comune, dove tutti possano stare, in 
attesa del piano superiore che poi è la Ge-
rusalemme celeste. 
In primo luogo l’assiduità. C’è una paro-
la che è molto cara a don Ciotti, la ripete 
sempre con molta enfasi: è la parola «con-
tinuità», bisogno di continuità, che si espri-
me poi nella parola «progetto».
Erano assidui, cioè è la continuità di alcu-
ni valori come quello dell’ascolto, e dell’in-
segnamento. Se il cristianesimo in 2.000 
anni non ha sortito alcune cose è perché 
la dimensione dell’insegnamento, non dot-
trinale, ma soprattutto l’insegnamento del 
progetto di Dio nella nostra vita che passa 
attraverso la magna charta della Scrittura, 
è stato alquanto disatteso. 
Negli anni Ottanta il Papa andò in Perù 
per iniziare il novenario in vista del ‘92, 
celebrazione della scoperta dell’America, 
e gli Indios delle Ande consegnarono al 
Papa una bella Bibbia, con una lettera in 
cui scrivevano così: «Santità noi appro-
fittiamo della sua venuta per restituirle la 
Bibbia, visto che in cinque secoli non ci ha 
portato né la pace, né gioia, né giustizia. 
Cinque secoli fa anziché portarci questo 
libro, con la spada hanno occupato i nostri 
terreni, hanno violentato le nostre donne, 
hanno determinato sofferenza in tante 
persone. Lo restituiamo a lei non perché 
non ci piace, non ci interessa, ma perché 
le chiediamo di portarlo a quelli che sono 
venuti a colonizzarci perché per la verità 
loro, più di noi, necessitano dei precetti 
morali che sono scritti in questo libro». 
Teniamola presente questa scena, non 
per avvilirci, ma per dire che se non c’è 
assiduità nell’insegnamento della parola, 
dell’idea, del concetto di Dio, noi rischia-
mo di arrivare agli altri attraverso la spa-
da o attraverso la seduzione della pancia, 

come ha detto qualche Padre della chiesa, 
non attraverso la relazione dell’incontro. 
Termino con un’immagine che può aiu-
tarci a ridefinire il senso del cosiddet-
to bene comune, un’immagine proprio 
dall’America Latina, a Santo Domingo 
nel 1992 nei festeggiamenti, ma anche 
nella rivisitazione critica del senso di 5 
secoli di evangelizzazione. In una grande 
chiesa dei salesiani ad Acca, una signora, 
puntualmente veniva a ricevere la comu-
nione nella celebrazione eucaristica e 
puntualmente questa signora, insieme ad 
altre persone, alla fine della Messa, face-
va una cosa particolare in fondo alla chie-
sa che mi distraeva, solo che non riusci-
vo mai a vederla perché poi uscivo dalla 
sagrestia. Una sera andai a vedere cosa 
fosse questo trambusto in fondo alla chie-
sa e la signora mi disse che loro ogni sera 
preparavano da mangiare in quella chie-
sa per i più bisognosi. «E chi sono i più 
bisognosi?», dissi io, visto che tutti erano 
poveri. E lei: «I più bisognosi sono quel-
li che vengono dalle discariche con quel 
poco che hanno e tornano in città e cer-
tamente non è quel poco che hanno che 
gli permette di mangiare, e noi mettiamo 
le cose insieme e prepariamo da mangia-
re l’essenziale». Mi venne spontaneo do-
mandarle: «Perché fate questo?». E lei, 
non offesa, ma molto attenta mi disse: «È 
semplice padre, molto semplice; lo faccia-
mo perché noi ogni sera veniamo davanti 
all’altare e tu ci dai da mangiare Gesù, poi 
noi andiamo in fondo alla chiesa e noi dia-
mo da mangiare a Gesù».
E questo viaggio di andata e di ritorno mi 
sembra necessario per tutti noi.
Questo andare verso Dio che ci dà da 
mangiare Gesù per poi sfamare Gesù in 
tutti i sensi, nella realtà, ma anche nella 
metafora di sfamare quel Gesù che incon-
triamo all’uscita di quest’incontro.
Un viaggio, necessario, da Dio all’uomo, 
andata e ritorno. Sicuramente un viaggio 

di andata e ritorno che è realizzabile nella 
misura in cui dismettiamo lo zavorramen-
to di tutti quei comportamenti dell’avere e 
non dell’essere che ho segnalato; e chis-
sà che quei panni in più non ci permette-
ranno, una volta tolti, di arrivare, come 
diceva Eduardo De Crescenzo, nudi alla 
meta: è la nudità che ci permette di rag-
giungere la meta, una nudità di chi non ha 
sovrastrutture, non ha sovrappesi, non ha 
zavorramenti che impediscono di poter ri-
cevere Gesù e stare con Cristo.

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12




