
PROPOSTA EDUCATIVA 2/0520

esperienza del limite è forse molto
più forte oggi che in altri tempi. I
continui progressi nei diversi

campi della tecnica e soprattutto in quel-
lo della medicina e della genetica rendo-
no più acuta la percezione della necessi-
tà di superarlo. Essi, infatti, fanno
intravvedere grandi possibilità di sempre
nuove conquiste ed alimentano sogni di
un sempre più sicuro e perfetto futuro
dell’umanità. Queste prospettive, indiret-
tamente, alimentano i conflitti esisten-
ziali di cui è intessuta la vita di ognuno,
nutrita com’è di desideri e di paure, di
aspirazioni e di delusioni. Si ha il deside-
rio di volare e la paura di cadere, il desi-
derio di vivere e la paura di morire, il
desiderio di amare e di essere amati e la
paura di tradire e di essere traditi.
L’avanzamento della tecnica non ha
diminuito, bensì acuito le incertezze,
non ha eliminato, ma moltiplicato le
ragioni dell’angoscia esistenziale. 
Ora, proprio questa esperienza del limi-
te, che produce incertezza e angoscia,
sfida l’antropologia cristiana a trovare
delle coordinate concettuali per vivere il
limite in modo umano, sia quando lo si
considera valicabile che quando lo si
considera invalicabile. In effetti, esistono
limiti che sono invalicabili, perché la loro
conservazione protegge e garantisce l’u-

manità dell’uomo, e limiti valicabili, per-
ché il loro superamento contribuisce a
promuovere la medesima umanità di
ogni uomo. L’antropologia cristiana è,
comunque, chiamata a fornire motiva-
zioni ed orientamenti sia per rispettare i
primi che per superare i secondi.
In effetti, il cristianesimo ha proposto un
ideale di vita “perfetta”, nell’indicare
Dio stesso come il perfetto da imitare.
La filosofia greca aveva elaborato il con-
cetto di perfezione, che si ritrova alla
base del pensiero metafisico e come una
componente essenziale della spiritualità
cristiana, con Parmenide prima e con
Aristotele poi. Per Parmenide, la perfe-
zione è la proprietà fondamentale del-
l’essere. Secondo Aristotele, è perfetto
sia ciò di cui non si può concepire nulla
di superiore, sia ciò che raggiunge il suo
vero fine. Il cristianesimo ha attinto il
concetto di perfezione dalla visione filo-
sofica dei greci. Infatti, nel giudaismo, il
concetto di perfezione è praticamente
inesistente. Il mondo biblico non usa mai
il termine “perfetto”, per qualificare Dio.
Non si dice mai che Jahweh è perfetto.
Nell’Antico Testamento, si parla più di
santità che di perfezione. Nel Nuovo
Testamento, il termine “perfezione”, nei
Sinottici, lo si trova solo due volte in
Matteo. La prima è in Mt 5, 48: “siate

Ignazio SannaSTUDIO/3

Il limite COME RISORSA

L’



PROPOSTA EDUCATIVA 2/05 21

perfetti come è perfetto il Padre vostro
che è nei cieli”, dove  il termine “perfet-
to” sarebbe per altro un’ellenizzazione
dell’aggettivo aramaico “misericordio-
so”. La seconda volta è in Mt 19, 21: “se
vuoi essere perfetto, va e vendi tutto
quello che hai...”. I paralleli di Marco e
Luca riportano lo stesso detto con l’e-
spressione: “Una cosa sola ti manca”.
Nel resto del Nuovo Testamento, il ter-
mine “perfetto” si trova 29 volte, di cui
13 nella letteratura paolina. Con il dif-
fondersi del cristianesimo, il concetto di
perfezione passò dalla sfera filosofico-
metafisica a quella morale. Soprattutto
con i Padri greci si creò una moralizza-
zione della perfezione. Il tema della per-
fezione occupa un posto centrale nelle
omelie di Origene. La perfezione di Dio
reclama la perfezione dell’uomo.  Con la
diffusione della vita monastica in
Occidente, poi, la perfezione assume
maggiormente un carattere ascetico.
Diventa l’obiettivo fondamentale del
vero cristiano. Tutte le energie di vita spi-
rituale si concentrano nel motto: “Dio
vuole che tutti siamo perfetti”. L’uomo
perfetto è l’uomo spirituale. 
Ora, è stata la creazione di questo mito
della perfezione a portare, per lo meno
indirettamente, alla perdita del senso del
limite. La mistica della perfezione ha
immaginato un ideale di uomo onnipo-
tente. Il modello di uomo da raggiungere
è quello che va oltre i propri limiti, ma
senza rendersi conto che oltre il limite
non c’è la perfezione, bensì la disuma-
nizzazione. L’antropologia della perfe-
zione serve soltanto a creare persone
nevrotiche, ammalate. Infatti, ogni falli-
mento, ogni errore mette tutti profonda-
mente in crisi. Ogni insuccesso è causa di
traumi interiori. La pretesa che la vita
sia perfetta diventa la pretesa che tutti
siamo perfetti, e le persone vengono giu-
dicate con il metro di misura della perfe-
zione: è bravo, è intelligente, è riuscito.

Dal punto di vista filosofico, le prime
dure critiche ai deliri di grandezza della
ragione si sono riscontrate nei primi del
Novecento. La critica alla metafisica di
Nietzsche, prima, e il tentativo del suo
superamento, poi, da parte di Heidegger,
la messa sotto accusa della cultura del-
l’illuminismo da parte dei filosofi della
scuola di Francoforte, la scoperta del
subconscio di Freud, la filosofia del lin-
guaggio di Wittgenstein e l’ermeneutica
di Gadamer hanno messo in crisi il pri-
mato dell’antropologia della perfezione,
della filosofia dell’“io”. Colui, comunque,
che ha analizzato maggiormente la
coscienza del limite dell’uomo come con-
dizione per diventare “umani” fu sen-
z’altro M. Heidegger. Il problema di
fondo della sua filosofia, come si sa, era
quello di capire il senso dell’esistenza del-
l’uomo. Per Heidegger, il punto di par-
tenza per un’esistenza autentica è la
presa di coscienza dell’intrinseca finitez-
za dell’essere. Il limite invalicabile della
sua finitezza è segnato dalla morte. Ciò
che ci umanizza, che ci fa prendere
coscienza dei nostri limiti, è  “l’essere per
la morte”. Fino a una certa età, ci si
sente eterni. La morte, la fine è qualcosa
che avviene fuori di noi. Per tutti, però,
c’è un momento in cui si prende coscien-
za che “anch’io muoio”. Anche il mio
“io” finisce. La morte non riguarda più
soltanto gli altri, ma è una realtà che fa
parte di me. La presa di coscienza della
nostra morte da immortali ci rende mor-
tali. “Essere per la morte”, tuttavia, non
vuol dire che si vive per morire. La vita
è vita, e non è finalizzata alla morte. La
vita, però, è se stessa, cioè è autentica,
quando tiene conto che è destinata a fini-
re. Allora, la morte non è la fine o il
momento ultimo dell’esistenza, ma è ciò
che conferisce serietà all’esistenza.
L’accettazione del limite radicale che è la
morte comporta l’adozione di una nuova
antropologia, che passi dall’ideale della



PROPOSTA EDUCATIVA 2/0522

perfezione, che è stato alla base di tutta la
cultura occidentale, all’ideale di un uomo
limitato. All’umanesimo dell’autoesalta-
zione bisogna contrapporre un umanesi-
mo dell’autoaccetazione. Ciò comporta
che si deve passare da un sistema mentale
che considera l’errore, l’insuccesso, il limi-
te come nemico della vita, ad una cultura
che considera il limite come un dato, che fa
parte essenziale dell’esistenza e costituisce
la materia prima della vita. Il limite è una
realtà che non si può evitare. Non è qual-
che cosa che è posto dall’uomo, ma qualco-
sa che è imposto all’uomo. 

Antropologia del limite ed etica dell’infinito.

Nel proporre un’antropologia del limite,
a scanso di equivoci, è necessario anzi-

tutto fare una
prec i saz ione .
Giustificare e
valutare positiva-
mente l’accetta-
zione del limite
umano equivale
a proporre un’eti-
ca dell’infinito.
Non equivale,
quindi, a propor-
re un atteggia-
mento di rasse-
gnazione, una
sorta di stoico
fatalismo, che si
traduce in un’eti-
ca di corto respi-

ro, in un’etica del finito. Questo genere di
etica non soddisfa le aspirazioni più pro-
fonde dell’uomo. S. Agostino, a suo
tempo, aveva definito l’etica del finito e
del possibile come un’etica dell’infelicità:
«È questo, dicono, il sapiente consiglio di
Terenzio: “poiché non ti è possibile rea-
lizzare ciò che vuoi, desidera ciò che
puoi” (Andria II, 1, 5-6). Nessuno può
negare che queste parole siano molto

sagge, ma non può negare che siano un
consiglio dato a un infelice, perché non
sia ancora più infelice» (S. Agostino, De
Trinitate XIII, 7, in PL 42, 1021-1022). 
L’accettazione del limite, dunque, non  è
una scelta di rassegnazione. E’ una scel-
ta di buon senso, che accetta nella pro-
pria vita la presenza di un altro, ed è una
scelta di fede, che, sempre nella stessa
vita, accetta la presenza di un Altro, sia
nel suo inizio che nella sua fine. La vita
non ci appartiene. Essa non ha avuto ini-
zio quando lo abbiamo deciso noi, e non
ha termine neppure quando lo stabiliamo
noi. L’esistenza umana è come la volta
del firmamento sulla quale appendiamo
le stelle dei nostri desideri e dei nostri
progetti, la tela sulla quale disegniamo i
contorni del nostro futuro. Ma questo fir-
mamento, questa immensa tela celeste
sulla quale disegniamo il mosaico della
nostra vita e della nostra felicità ci sono
stati concessi solo in prestito. Non ci
appartengono. Questo è il limite fonda-
mentale della creaturalità, che include
tutti gli altri limiti, i quali, in qualche
modo, sono da esso derivati. Se si accet-
ta questo limite fondamentale, si accetta-
no anche gli altri limiti ad esso a vario
titolo connessi. Possiamo affermare che,
secondo una prospettiva di semplice
ragione, l’uomo è ciò che diviene, e,
secondo questa prospettiva, egli non
accetta la presenza di un Altro nella
propria vita. Egli non conosce altro
punto di partenza, per i suoi progetti e
per i suoi orientamenti esistenziali, che
la propria autonoma esistenza. Secondo
una prospettiva di fede, invece, l’uomo
diviene ciò che è. In questo caso, egli
accetta che all’inizio della sua vita ci sia
il disegno di un altro. Questo disegno non
è attinto nel campo dell’esperienza
umana, ma affonda le sue radici nell’e-
ternità, nel cuore stesso di Dio. Divenire
ciò che si è significa accettare di realiz-
zare il progetto di un altro, nella convin-

L’ACCETTAZIONE

DEL LIMITE,

DUNQUE, NON

È UNA SCELTA

DI RASSEGNA-

ZIONE. E’ UNA

SCELTA DI BUON

SENSO



PROPOSTA EDUCATIVA 2/05 23

zione che, nella misura in cui si accetta il
progetto di un altro, si accetta il proprio
progetto, si è fedeli a se stessi, si realizza
se stessi. E’ proprio vero che per essere
se stessi, bisogna essere di un Altro. Ciò
significa, però, che non basta essere per
vivere, ma bisogna vivere per essere.
Si può paragonare il rapporto tra il dive-
nire ciò che si è ed essere ciò che si divie-
ne al rapporto che intercorre tra un
esodo ed un avvento. L’esodo è un itine-
rario per raggiungere la meta, la quale,
pure se è stata prefissata da un Altro,
costituisce sempre una terra promessa.
Il fatto che la meta sia stata prefissata da
un Altro, e nel nostro caso specifico da
Dio, è certamente un limite della propria
libertà. Dover raggiungere solo quella
determinata meta vincola la libertà di
scelta, costituisce un limite, perché ciò
elimina altre mete da raggiungere e,
soprattutto, elimina la possibilità di stabi-
lire delle mete proprie. L’avvento, invece,
è l’irruzione di qualcosa di totalmente
nuovo ed impensato nella propria
vita. Esso è l’abbreviazione dell’av-
ventura, è la porta d’ingresso nel-
l’incognito, nel quale si gioca da soli
e si scommette sul proprio destino,
nel silenzio della propria coscienza
e nella solitudine della propria
responsabilità.
In ultima analisi, la vita umana è
un disegno a quattro mani: le due
mani invisibili di Dio e le due mani
visibili  dell’uomo. Insieme esse
disegnano una vita, che è frutto di
due amori ed opera di due libertà.
Le mani di Dio non operano da
sole. Ma nemmeno le mani dell’uo-
mo operano da sole. Dio opera per
mezzo dell’uomo, e l’uomo agisce
sotto la guida invisibile di Dio. Il
mosaico che risulta da questa dupli-
ce paternità è contemporaneamente
aperto al futuro di Dio e alla libertà
dell’uomo. Questa duplice paterni-

tà, però, non è facile da accettare e costi-
tuisce uno dei più forti  misteri della vita
umana. Infatti, in base a questa duplice
paternità, l’uomo è soggetto ed oggetto
allo stesso tempo: soggetto della sua
risposta di libertà, oggetto della chiamata
creatrice di Dio. La differenza che esiste
tra soggetto e oggetto, tra il progetto sta-
bilito dal cuore di Dio  e la sua attuazio-
ne da parte del cuore dell’uomo, tra quel-
lo che si è in realtà e quello che si vor-
rebbe essere secondo il proprio desiderio,
si traduce  indirettamente in una nostal-
gia della trascendenza. Il differire della
perfezione  nel tempo e il differire dalla
perfezione nella concretezza della vita
segna la distanza che intercorre tra l’e-
ternità e la storia, tra l’infinito e il tempo,
tra Dio e l’uomo. Esso, qualora sia vis-
suto ed accolto positivamente, contribui-
sce ad acuire il desiderio e la nostalgia
della patria futura più che ad alimentare
la rassegnazione del tempo presente.



PROPOSTA EDUCATIVA 2/0524

I limiti ineliminabili

Quali sono i limiti che possono essere
considerati invalicabili e che devono
essere accettati come tali per essere “vis-
suti” cristianamente?  Se ne possono
esemplificare alcuni. Il dolore è senz’al-
tro un limite invalicabile, una realtà ine-
ludibile, un’esperienza universale.
Quando esso diventa sofferenza, que-
st’ultima può essere senz’altro orientata
a seconda delle convinzioni personali
circa la vita e la morte. Orientare la sof-
ferenza non significa, tuttavia, eliminare
il dolore, perché esso è ineliminabile.
Significa solamente affrontarlo con moti-
vazioni che non provengono direttamen-
te dall’esperienza umana e che sono,
invece, ancorate alla Parola di Dio. La
Parola di Dio illumina l’intelligenza e
muove il cuore, ma non elimina la dram-
maticità della vita. La domanda del pro-
feta Isaia nella descrizione drammatica
dell’occupazione di Babilonia: “sentinel-
la, quanto durerà ancora la notte”? e la
risposta ad essa: “Verrà il mattino,
ma è ancora la notte” (Isaia, 21, 11-
12) mette in chiara evidenza che
la speranza dell’alba non toglie
niente al buio della notte.
Un altro limite invalicabile
delle nostre possibilità e dei
nostri desideri è lo stesso
corpo umano. Noi lo ricevia-
mo alla nascita; non lo
costruiamo a nostro piacimen-
to. Esso si sviluppa secondo un
suo programma del DNA, che
non è modificabile se non
in minima parte dal-
l’in-

tegrazione dell’ambiente.
1

Il corpo intro-
duce ogni singolo uomo e ogni singola
donna nel consorzio umano, dando a cia-
scuno una precisa e insostituibile identi-
tà, fatta di una determinata statura, di un
colore della pelle, di tutti quei particolari
che distinguono una razza da un’altra.
Esso è fragile, è debole, è continuamente
esposto alla malattia. Non è possibile,
infatti, non ammalarsi, perché ciò fa
parte della natura umana. La malattia è
un limite valicabile e va perciò combattu-
ta con tutte le forze, ma l’ammalarsi
rimane sempre un limite invalicabile.  Il
corpo non è una macchina a disposizio-
ne dei propri desideri, ma corrisponde al
proprio intimo essere. Ognuno è il suo
corpo, non solo ha un corpo. Uno dice: io
sono stanco, io ho
fame, non: io ho
un corpo stan-
co, io ho un
corpo che
ha fame.



PROPOSTA EDUCATIVA 2/05 25

Il corpo non può essere ridotto al solo
“organismo” che le pratiche mediche,
generando un chiaro senso di dissocia-
zione, possono trattare come un qualsia-
si oggetto di natura, come una qualsiasi
materia prima. Se il processo di materia-
lizzazione in atto nel campo della scien-
za e soprattutto della tecnica non fa più
coincidere l’io interiore di un uomo con il
suo corpo, ma si serve del corpo dell’uo-
mo come di uno strumento a sua disposi-
zione, in ultima analisi fa cadere ogni dif-
ferenza tra l’uomo e le cose. Ciò, però,
renderebbe difficile, se non proprio
impossibile, trovare un criterio per rico-
noscere l’uomo e distinguerlo dalle cose e
dagli oggetti. 
Un altro limite ancora, per certi versi
invalicabile, è la realtà sociale e cultura-
le che ci circonda. Essa solo in parte è
frutto delle nostre scelte e delle nostre
decisioni. L’ambiente fisico ed umano nel
quale viviamo e del quale abbiamo biso-
gno per vivere non è costruito da noi,
bensì ereditato. Accettare il limite della
realtà, allora, significa viverla e gestirla
come essa si presenta e non sostituirla
con delle rappresentazioni di essa.
Talvolta potrebbe essere più facile, per
esempio, teorizzare una società perfetta,
sognare una specie di paradiso terrestre.
Ma le tragiche smentite della storia
richiamano tutti alla dura realtà. La
malizia che si annida nel cuore dell’uo-
mo e che ha inventato tanti inferni di sof-
ferenza, fa prendere coscienza che il
mondo reale in cui si vive è molto diver-
so da quello ideale che si sogna.

Il limite e la percezione dell’infinito 

Se, ora, come abbiamo detto, l’accetta-
zione del limite umano sfocia in un’etica
dell’infinito, come bisogna proporre que-
st’etica dell’infinito a partire dal limite?
In altri termini, è realmente possibile
avere un’etica dell’infinito a partire dal

finito?  E’ mia convinzione che ciò sia
possibile, e vorrei esporre qualche rifles-
sione a questo riguardo. A ben considera-
re, il limite,  in se stesso, è una percezione
dell’infinito. L’infinito è la sua luce e la
sua misura. Il limite non chiude ma apre
il futuro, non umilia ma esalta la libertà.
La tradizione cristiana ha collocato la
perfezione dell’uomo alla fine e non all’i-
nizio della sua esistenza. La già menzio-
nata legge del progresso, illustrata e dife-
sa dai Padri del II-III secolo, fu uno degli
argomenti cardine
della lotta contro le
teorie degli gnosti-
ci. Adamo veniva
considerato come
un bambino che
doveva crescere e
maturare. Quello
che contava era il
profectus cui egli
era destinato. E’ il
profectus, infatti,
che apre la vita
alle realizzazioni
future, che trasfor-
ma l’inquietudine
del cuore nel dinamismo dello spirito. Il
limite, nel momento in cui è accettato
come limite, non è più limite, è superato.
Se esso è gestito come un limite, diventa
un non-limite, ed è automaticamente
superato e superabile. 

Una rinnovata visione dell’uomo

Le coordinate necessarie per strutturare
questa etica dell’infinito sono offerte dal-
l’antropologia cristiana dell’immagine.
L’immagine, infatti, in se stessa, è un
limite. Non è l’archetipo, non è l’origina-
le. Ma essa è sempre in rapporto con
l’archetipo e con l’originale. La creatura
è sempre in rapporto con il Creatore.
L’uomo immagine è in se stesso un limi-
te. Un limite verso l’alto, perché non è

IL LIMITE, NEL

MOMENTO IN

CUI È ACCETTA-

TO COME LIMI-

TE, NON È PIÙ

LIMITE, È 

SUPERATO.



PROPOSTA EDUCATIVA 2/0526

Dio, è un essere che sfida gli dei, secon-
do Eschilo, un essere che parla degli dei,
secondo Platone, un essere che parla a
Dio, secondo S. Agostino. E’ dalla parte
di Dio. E’ vicino a Dio, parla con Lui,
sfida il suo divieto, ma non è Dio. Però è
immagine di Dio, cioè deriva da Dio,
dipende da Dio. Per capire l’uomo biso-
gna partire da Dio. L’immagine ha in se
stessa qualcosa di fragile, di debole, di
corruttibile, ma allo stesso tempo ha una
valenza di eternità. Essa respinge sia il
dualismo ontologico, che divide l’uomo in
due sostanze, che il monismo materiali-
stico, che lo riduce alla sola materia, al
cosiddetto uomo neuronale. L’uomo è
immagine di Dio in tutta la sua realtà
fisica e spirituale, ed è, a priori, un esse-
re responsabile verso Dio e creato per
Lui. Proprio in base a questa sua somi-
glianza divina, che costituisce la sua vera
dignità, egli è fondamentalmente diverso
da tutto il mondo infraumano. 
Il punto di partenza per l’etica dell’infini-
to promossa dall’antropologia dell’imma-
gine  è il limite più significativo della sto-
ria umana: l’incarnazione del Figlio di
Dio. Lo specifico della tradizione cristia-
na è, infatti, l’umanazione di Dio, chia-
mata dall’evangelista Giovanni “incar-
nazione”, cioè il divenire ciò che è più
lontano da Dio, il divenire carne, ossia
ciò che accomuna l’uomo con l’animale,
ciò che è destinato alla corruttibilità, alla
morte. La storia umana ha accettato miti
in base ai quali un uomo è diventato dio,
perché questa possibilità esalta la poten-
za dell’uomo, ma non ha trovato facile
ammettere che un Dio diventi uomo, per-
ché questa eventualità deprime la poten-
za di Dio. La difesa dell’umanità di Gesù
è stata molto più difficile della difesa
della sua divinità. Ora, Gesù ha assunto
il limite umano, per superarlo dal di den-
tro. Ha assunto l’umanità per divinizzar-

la, per seminare in ogni suo frammento
germi nascosti di eternità. Gesù,  nell’ac-
cettare il limite della natura umana, ha
trasformato questa natura umana in una
promessa di salvezza. Dopo l’evento
della sua risurrezione, la promessa di
salvezza umana non è più un’utopia. La
risurrezione di Gesù dai morti ha offerto
una prolessi di questa salvezza, trasfor-
mando l’utopia in speranza, l’“occiden-
te” in “oriente”, la morte in vita.

(1)Cf Il docente di linguistica e di scienze cognitive S. Pinker, nel

volume The blank slate: the modern denial of human nature in

modern intellectual life, Viking, New York 2002, per un certo verso

considera un limite la stessa natura umana. Egli sostiene che la

natura umana va conosciuta e riconosciuta, accettando tutto e solo

quanto le scienze sperimentali ci rivelano di essa e del suo funzio-

namento. Sarebbe insensato disconoscere la potenza del patrimo-

nio genetico, la forza delle nostre componenti innate. Il ruolo del-

l’educazione  e della famiglia va assolutamente ridimensionato. I

tratti più interessanti della natura umana, per esempio la religiosi-

tà, la musicalità, l’ambizione, e simili, discendono da strutture

cerebrali che a loro volta discendono dal programma genetico della

nostra specie. Ci sono delle basi innate del linguaggio, delle espres-

sioni facciali, dei limiti del ragionamento. In buona sostanza, il

nostro destino è segnato dai nostri geni. Non sarebbe vero, quindi,

che l’uomo è più cultura che natura. Per il Pinker, l’uomo è più

natura che cultura.

note


