R&M/2

AUTORITA

1. Il «peso» dell'avtorita

utorita, definizione 1: nell’ambito

giuridico e politico, la posizione di

chi ¢ investito di poteri e funzioni
di comando, € la cui forza & basata da un
lato sulla sintesi del volere con la legge,
dall’altro sul riconoscimento ufficiale del-
la forza stessa.
Autorita, definizione 2: I'azione determi-
nante che la volonta di una persona eser-
cita sulla volonta e sullo spirito di altre
persone (Aa.Vv., 1986).
Da queste prime e generali definizioni
dell’autorita comprendiamo: che 'autori-
ta € tanto un agire quanto uno stare; che si
esprime con forza e determinazione e che
comprende gli altri come riconoscitori e
destinatari. Si, ma ancora quasi nulla si &
detto dell’autorita e questi veloci appunti
sembrano seminare nuovi indizi per altre
esplorazioni. Cosi prendiamo a domanda-
re: perché si danno, nel nostro mondo, le
autorita? In cosa consiste il loro agire e il
loro stare? Come mai si fanno determi-
nanti, anche ricorrendo alla forza? Cosa
fa si che siano prerogativa di alcuni € non
degli altri? E perché questi altri risultano
comunque coinvolti?

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12

Mario Schermi

Il vocabolo «autorita» € di per s€ pesante €
ingombrante. A suo modo definisce un’a-
rea semantica ampia, cruciale e critica.
Lampiezza si fa evidente per le dimensio-
ni della vita privata e pubblica toccate da
questo termine, € per le diverse discipline
interessate. La crucialita si fa stringente
per le questioni di fondo coinvolte, si che
non sembra possibile trascurare le impli-
cazioni che deriverebbero dall’autorita e
passare avanti tentando di comprendere
il mondo. La criticita, infine, si fa urgente
per gli equilibri, gli assetti, le dissimmetrie
comunque coinvolte, si che ogni volta che
si sollecita I’«autorita», sono richiamate,
interrogate, allertate, smascherate le tra-
iettorie possibili del «potere», con i relativi
riverberi circa i sentimenti di giustizia o
di ingiustizia.

Bene, allora occorre, innanzitutto, alleg-
gerire, semplificare, smontare, decostru-
ire per comprendere. E comprendere
per ripensare il rapporto che con questo
concetto oggi intratteniamo e, eventual-
mente, quali ulteriori intese ed educazio-
ni potremmo intraprendere e sostenere.
Ed ecco che, ad un primo approssimarci,
appare subito evidente che al centro del-
la questione dell’autorita & incastonato/

11



incastrato il tema del potere. Lautorita,
infatti, non sarebbe altro che il soggetto
deputato e riconosciuto nell’esercizio di
un certo potere. Problematizzare la re-
lazione con l'autorita, pertanto, non puo
prescindere da una attenta ricognizione
proprio intorno al tema del potere.

2. ll potere huono e il potere cattivo

Lautorita ¢ dell’autore; cio¢ di colui che ¢
capace di accrescere (augeo), di far essere
le cose. Lautorita ¢ di chi ha potere. Ed il
potere ¢ il cuore di qualsiasi autorita. Ma
cosa sia il potere € una questione molto
controversa, tanto da ipotizzare che am-
piezza, crucialita e criticita dell’autorita,
siano da ricondurre proprio al diverso
modo di intendere e interpretare il potere.
A tutta prima, verrebbe da dire: il potere
¢ il potere, non € né buono né cattivo, de-
scrive la possibilita di fare o non fare qual-
cosa, ovvero di essere nelle condizioni e
situazioni (materiali, psicologiche, sociali,
culturali) di «poter» realizzare qualcosa.
E sinonimo di capacita, di facolta. Cosi:
posso sedermi, parlare al telefono, coor-
dinare una riunione, tradurre dal cinese.
Fin qui, sembra, non ci sia nulla da ag-
giungere, né da problematizzare. Eppure
il «potere», da che mondo ¢ mondo, muo-
ve passioni e resistenze, occupazioni € ri-
voluzioni, teorizzazioni e interrogazioni.
Si da mutarsi in questione cruciale, intor-
no alla quale e per la quale gli uomini di
sempre si ritrovano a dibattere, combat-
tere, riflettere. Ma perché ¢ cosi grande
I'interesse degli uomini per questo — ap-
parentemente — banale corredo del nostro
esistere? Cosa si nasconde il quel «poter»
fare qualcosa, che non sia il semplice dare
corso alle potenzialita di cui pure siamo
fatti? A ché tanta preoccupazione?

Provando a guardare piu addentro, ecco
allora che ci vengono incontro ulteriori
domande, a loro modo capaci di aprire un

12

cammino riflessivo, oltre le precedenti: si,
ma poiché non si puo tutto e in ogni modo,
quando e dove finisce il potere? Qual ¢ il
suo margine di esercizio e di espressione?
Insomma: qual ¢ il limite del potere? Non
¢ forse, proprio la cogenza del suo limite
a costituirne il suo ininterrotto questiona-
re? Si, forse, ¢ proprio la «questione del
limite del potere» a distogliere il potere
dalla sua semplicita, banalita, consegnan-
dolo al campo della contesa, all’'umano di-
battimento e combattimento del conflitto.
Awvvicinandosi, sono almeno due gli oriz-
zonti lungo 1 quali si disegna la questione
del limite: la relazione lo-Essere (relazio-
ne ontologica) e la relazione io-altro (rela-
zione etica). Proviamo a dirne qualcosa,
dell’'una e dell’altra.

La relazione ontologica coglie 'uomo nella
sua solitarieta di fronte alla realta. Quil’uo-
mo appare in quanto soggetto nel contatto
con tutto il resto. Laddove, tutto il resto sta
per: I'essere di ogni cosa che ¢ (Essere); la
realta di tutte le cose intorno (INatura) o
I'universo divino (Dio). Bene, ma cos’¢ il
potere dell'uomo al cospetto di cosi tanta
realtaP La questione del limite del potere
nella relazione ontologica, riconosce e as-
segna all'uomo la possibilita di esercitare
non tutto il suo possibile potere, ma solo
un «certo potere», ovvero quel potere che
gli sarebbe concesso nell’alveo della sua
«posizione» (di ente, creatura), cio€ nel ri-
spetto dei confini che ’Essere, la Natura,
il Dio gli avrebbero concesso e il cui supe-
ramento metterebbe a repentaglio I'equili-
brio della relazione ontologica. Com’e evi-
dente c¢’¢ qui qualcosa che non torna. Ma
come sarebbe possibile? Se 'uomo ¢ com-
preso nell’Essere, nella Natura, in Dio, il
suo confine non dovrebbe essere gia segna-
to definitivamente, sicché cio che non ¢ nel
suo potere corrisponde semplicemente con
¢i0 che non ¢ nelle sue possibilita? Ma se,
come appare, sembra esserci un al di qua
e un al di la del limite, oltre non si trove-

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12

rebbe ancora 'uomo, il suo potere? Che
senso avrebbe un «poter essere dell'uomo»
solo in negativo, possibile solo come «non
potere»? Che senso ha quest’altro «pezzo
di essere», che non ¢ possibile che sia? O,
per altro aspetto, se I'oltrepassamento del
limite & gia possibile, non sarebbe, percio
stesso, prerogativa dell’essere dell'uomo il
poterlo oltrepassare, senza che cio turbi
I'ordine di tutto il resto? Semplificando (e
forse banalizzando un po’) 'uomo sarebbe
come quelle automobili fuoriserie proget-
tate per correre a velocita non consentite
in nessuna strada del regno.

La questione ¢ che il potere, oltre ad avere
un limite — per cosi dire — «esterno», oltre il
quale non ¢ piu potere o vengono meno le
sue possibilita (non posso vivere indefinita-
mente), contiene un altro limite — per cosi
dire — «interno», che ne distingue un ver-
sante buono € un versante cattivo. Come
dire: & nelle possibilita dell'uomo anche
cid che non potrebbe; quindi occorre il
riconoscimento € la pratica di una certa
regolazione, perché il potere possa essere
esercitato in quanto pofere regolarmente po-
tuto, in quanto «potere buono», senza che
ci0 possa mettere a repentaglio gli equilibri
della relazione ontologica. E lungo questo
confine che si esprimono le possibilita, ma
anche si contengono. Il potere che supe-
rasse la sua regolazione, sarebbe una «vo-
lonta di potenza», un gesto di «arroganza»,
di «presunzione», volto a minacciare tutto
il resto con la sua prepotenza. Si aprirebbe
qui il «delirio» di un Io imponente che, nel
superamento del suo limite, precipitereb-
be ’Essere, la Natura, il Dio, precipitan-
do infine anche se stesso, in quanto gesto
supremo che tutto cancella a partire dalla
differenza tra soggetto e oggetto (del resto,
se 'oggetto ¢ nel potere del soggetto, non ¢
altro, ancora, che soggetto).! La relazione

Qui possono essere molteplici i richiami di questa relazione
nella tradizione del pensiero occidentale, tentando una possi-
bile attualizzazione mi limito a segnalare il richiamo alla rela-

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12

i0-altro, ovvero la relagione etica, conosce 1
medesimi movimenti della relazione onto-
logica, con la differenza che stavolta 1'og-
getto, I’Essere, non ¢ la realta nel suo in-
sieme (o nella sua riduzione oggettiva), ma
I'altro, I’altro soggetto, colto nella sua inelu-
dibile alterita. In tale relazione, la semplice
dissimmetria del potere dice soltanto delle
possibilita di qualcuno e delle impossibilita
di qualcun al-
tro. Ma — come
su — il «potere»
non esaurisce
le sue possibi-
lita, dovendo-
si, in un certo
senso, arresta-
re prima, oOv-
vero lungo un
«limite inter-
no»,  capace
di distinguere,
nuovamente,
un versante
buono e uno
cattivo. La
connotazio-
ne «buono» e
«cattivo»  del
potere, infatti,
rivelerebbe un
SUO USso oppor-
tuno o indebi-
to, a seconda
del beneficio
e/o del danno
che ne avreb-
bero ora l'uno
ora laltro. 1l potente, ignaro della relazio-
ne con l'altro (o cosciente, ma intento a
usare il potere contro I'altro), oltrepassa
il limite commettendo un «doppio delit-
to»: occupando il potere altrui e privando

zione Uomo-Terra, ed il suo configurarsi in quanto «problema
ambientale».

13



Paltro del proprio potere, ovvero pregiudi-
cando la relazione io-altro, il bene comu-
ne. E in questo momento, in questo rove-
sciamento, che il potere diviene problema
e finisce o per determinare «ingiustizia» o
per innescare «conflitto».

Nella relazione di potere (ciog, in tutte le
relazioni umane) L'altro risulta essere pur
sempre sull’orlo del limite buono/cattivo
del potere dell’uno, in una infinita gamma
di asimmetrie, dalle pit innocenti (per
uscire dalla poltroncina del cinema sei
costretto a chiedere il permesso al vicino
della poltroncina accanto) alle pitt dram-
matiche (per uscire vivo dalla sala ope-
ratoria, devi sperare che il tuo chirurgo
metta tutta la sua destrezza e la sua pa-
zienza a disposizione dell’intervento); e in
una infinita composizione di situazioni, si
che le asimmetrie possono ora allargarsi,
ora ridursi, fino, talvolta, a capovolgersi
(€ il momento in cui il tuo chirurgo viene
a chiederti, nel tuo ruolo di insegnante,
chiarimenti sulle possibili dritte che po-
trebbero migliorare I’andamento scolasti-
co del suo figliolo, che, per 'appunto, ¢ un
tuo studente).

Bene, ma allora, riconoscendo che non
possiamo tutto € che pud tornare ora
utile, ora importante, ora, ancora, indi-
spensabile il potere di un altro (anche per
I'incredibile fatto di riconoscersi nella sua
trascendenza), quando possiamo stimare
«buono» un potere, € quando «cattivo»?
A tutta prima e ricalcando un adagio cir-
ca la «liberta» (che finirebbe laddove co-
mincia quella dell’altro), il potere della
relazione con l'altro, sarebbe buono solo
se esercitato nell’interesse dell’altro, si
che l'altro ne sarebbe tanto riconosciu-
to, quanto avvantaggiato dall’esercizio di
quel potere. Kantianamente, si trattereb-
be di una relazione di potere per la quale
I'altro non pud mai essere strumento, ma
fine, € in quanto tale, le possibilita dell’uno
riguardano pur sempre l'alfro come desti-

14

natario. O, ancora, eticamente,? la relazio-
ne di potere € buona se risulta iscritta nel-
la trascendenza dell’altro, si che il potere
dell’'uno non pud non essere compreso
nell’orizzonte che l'altro stesso ha prov-
veduto a disegnare.

Adesso, forse, apparira un po’ piu leggi-
bile come, tanto nella relazione ontologica,
quanto in quella etica, non il potere nella
sua banale possibilita, ma il suo approssi-
marsi o, letteralmente, il suo travalicare
quel «confine interno», ¢ cid determina
il suo costituirsi come «problema». Lo
sconfinamento del potere, minacciato o
effettivamente realizzato, in un potere
possibile, anche se non consentito, produ-
ce disequilibrio, disarmonia, ingiustizia.
Ed ¢, insieme, minaccia per l'altro e per
sé, perché l'altro pud rimanerne annichi-
lito € 'uno precipitare in un delirio solip-
sistico senza via d’uscita. Il gesto dispera-
to starebbe proprio nel sovra ordinare il
potere alla relazione stessa, usarlo nella
speranza di poterne fare a meno, di poter
evitare proprio il «contagio della relazio-
ne» (Esposito, 1998), con il tragico esito

Ma potremmo anche dire «levinasianamente, considerata qui
I'evidenza del richiamo al pensiero di Emanuel Lévinas (2006).

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12

di non poter esistere, appesi — come siamo
— proprio alla relazione.

Essere in relazione ¢, pertanto, tutt'uno
con l'essere compreso in una tensione
di potere. Per quanto, talvolta, faremmo
proprio a meno del potere, ecco che ogni
volta torna ad affacciarsi come elemento
costitutivo della relazione con I'altro. Ac-
cadra pur sempre, che ciascuno avra a
disposizione delle possibilita € che queste
potranno, in qualche modo, riguardare
I'altro (le sue impossibilita), si che si potra
di volta in volta affermare che, in questo
momento, data la situazione e relativa-
mente alle condizioni in cui si trovano i
soggetti, la loro relazione € caratterizzata
da un determinato equilibrio/squilibrio di
potere (in questo momento, in cucina, la
mia altezza mi consente di raggiungere il
barattolo della cioccolata posto sulla men-
sola, mentre la tua altezza te lo impedisce
e mi dici che hai fame).

Adesso, a proposito dell’autorita, ci occu-
peremo piu da vicino della relazione etica
e dei suoi giochi di potere.

3. Figure e giochi di potere

La dominazione, lostilita, la servitu, la
rivalita, la cooperazione, 1’associazione,
la dipendenza, la rappresentanza sono
soltanto alcune delle configurazioni rela-
zionali, che le diverse interpretazioni del
potere possono innescare. Cimentarsi nel
loro riconoscimento, puo aiutare nel ten-
tativo di costruire buone relazioni di po-
tere e, nel contempo, di contenere — fino
a preferirne apertamente il conflitto — le
cattive relazioni di potere. Cio che si pro-
fila ¢ una vera e propria «cura» del potere,
compresa nella pit generale cura della re-
lazione. Ed & un «aver cura» tanto «poli-
tico», quanto «pedagogico», perché tanto
la citta, quanto ciascuna persona, possa-
no apprendere come contenere i rischi
del potere e, insieme, avvalersi delle sue

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12

possibilita. Si tratta di riaversi dal deside-
rio ingenuo di riuscire a vivere senza la
minaccia del potere, cosi come si tratta di
non rassegnarsi alle necessita del potere
subito. Il potere, contraddicendo Fabrizio
De André, ha un suo versante «buono»,
che occorre far fruttare in «possibilita»,
ma ha anche un versante «cattivo», popo-
lato da dominatori e da «personalita auto-
ritarie» (Adorno, 1982).

Come gia detto, non si da relazione uma-
na perfettamente simmetrica: 'ineludibile
differenza di ciascuno, combinata con le
differenti situazioni e condizioni di volta
in volta determinantesi, mette ogni perso-
na nelle possibilita di determinare e/o non
determinare qualcosa per qualcun altro.
Cio puo accadere in almeno due differen-
ti configurazioni relazionali, implicanti
diverse figure del potere.

La prima configurazione riguarda le figu-
re del responsabile e dell'affidato ed &, nella
definizione della relazione di potere, lun-
go il margine del suo limite interno, una
configurazione volta ad instaurare un
«potere buono». Il responsabile ¢ la figura
che ¢ riconosciuta e si riconosce provvi-
sto di certe possibilita; mentre Uaffidato &
la figura che ¢ riconosciuta e si riconosce
mancante di certe possibilita.

La relazione tra responsabile e affidato,
fa si che il responsabile risponda con le
sue provvigioni in favore dell’affidato e
I'affidato si disponga nell’accogliere dal
responsabile cio che rimediera alle sue
mancanze. Per quanto la relazione di
potere definisca uno scarto, una asimme-
tria, nella relazione responsabile/affidato
non accade che I'uno sia nella disponibi-
lita dell’altro, se non limitatamente alle
combinazioni di possibilita/impossibilita.
Per quanto, si sia sul versante «buono»
del potere, la relazione Responsabile/Affi-
dato puo essere pill 0 meno promettente.
Cio, tra l'altro, dipende dalle diverse «po-
sture» assunte dalla figura del Responsa-

15



bile e dalla figura dell’Affidato. Ciascuna
postura dira di una responsabilita e di una
affidabilita ora volontaria (se si tratta di
figura auto-assunta e interpretata con
una certa soddisfazione), ora subita (se si
tratta di figura in cui ci si sente costretti
e che si interpretata con una certa indo-
lenza); ora indifferente (se si tratta di fi-
gura assunta senza alcuna motivazione e
interpretata quasi solo formalmente), ora
resistente (se si tratta di figura pronta a ri-
sponderne e tendenzialmente proiettata a
superare la condizione di asimmetria). Le
diverse posture, quasi come in una dan-
za, sono determinate contestualmente
dall’'una e dall’altra figura della relazione,
giacché ogni postura richiama le posture
dell’altro. LLa configurazione raggiunge
il suo «gioco di potere» pili promettente,
quando sia il Responsabile che I’Affidato
si ritrovano nella postura «resistente»,
cio¢ in quella «danza» che, pur ricono-
scendo l'asimmetria del potere, lavora
tanto per farla fruttare, quanto per conte-
nerla e, infine, anche per superarla alla ri-
cerca di nuovi equilibri. Detto altrimenti,
un buon «gioco di potere» non € mai con-
tento di sé, né mai si rassegna alla dipen-
denza, piuttosto spinge le figure ogni volta
alla ricerca di ulteriori equilibrature del
potere, perché lo scarto possa risultare
contenuto e comunque scambievolmente
vantaggioso, gia del margine della stessa
relazione (vd. tav. 1 qui sotto).

Altra danza riguarda la configurazione
Padrone/Servo. Qui, ci si trova nel versan-

te «cattivo» del potere. Questa relazione
puo essere pit 0 meno avvilente. Come si
¢ gia detto per la relazione Responsabile/
Affidato, cio dipende dalle diverse posture
che le singole figure possono assumere,
nel reciproco richiamo relazionale. Ed
ecco che ritornano le posture volontarie
e subite, e quelle indifferenti e resistenti.
Per quanto si tratti del versante «cattivo»,
le posture possono determinare «giochi
di potere» meno avvilenti. Cido accade
soprattutto quando Padrone e Servo si
ritrovano nella postura «resistente», ov-
vero in quella particolare interpretazio-
ne della posizione che dice di un potere
cattivo non accettato, mal sopportato, che
attende d’essere superato (vd. tav. 2 nella
pagina seguente).

Adesso con maggiore attenzione (e forse
«scrupolo») possiamo riprendere la ri-
flessione circa I'autorita. Dalle letture in-
troduttive, recuperiamo come il termine
«autorita» provi a comprendere una certa
porzione di potere — per cosi dire — neces-
saria e come questa ha da essere ricono-
sciuta, non potendo ritrovare presso di sé
il margine della legittimazione. Detto al-
trimenti: 'autorita tenterebbe di rendere
riconoscibile €, quindi, possibile una certa
porzione di potere, ma di essere vincolata
da «altri» che quell’autorita sono chiama-
ti a legittimare.

L autorita, pertanto, ¢, essenzialmente,
una possibile configurazione del potere.
E la formulazione che gli uomini ritengo-
no necessaria e sopportabile. Una confi-

Responsabilita Affidabilita
volontaria volontaria
Responsabilita . Responsabilita Affidabilita . Affidabilita
indifferente Responsablle resistente resistente Affidato indifferente
Responsabilita Affidabilita
subita subita

16

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12

Signoria Servitl
volontaria volontaria
Signoria Signoria Servitl Servitl
indifferente Padrone resistente resistente Seivo indifferente
N , Servitl
Signoria subita subita

gurazione, cio€, che intende occupare il
«versante buono» della relazione Respon-
sabile/Affidato, orientandosi in un gioco
di potere che tenderebbe a privilegiare le
posture «resistenti». Ma tutto cio ¢ tutt’al-
tro che lineare ed ¢ senz’altro uno degli
«oggetti» intorno a cui € costantemen-
te mobilitato il conflitto tra gli uomini.
Nell’economia di questo breve scritto, ¢
tempo di politica e di pedagogia.

4, ll segno del limite da in-segnare

I1 segno del limite ¢, appunto, un segno.
Scrittura. Ovvero non semplice «trascri-
zione», ma composizione e costruzione
in quel segno della verita che vi si inscri-
ve. In questo movimento, nulla ¢ defini-
tivamente determinato, cosi come nulla
¢ definitivamente indeterminato. Ovvero
si danno determinazioni di cui occorrera
tener conto, cosi come si danno indeter-
minazioni che alimentano la promessa
delle possibilita. In questo senso anche il
limite interno del potere ¢ tutt’altro che
scontato: € pur sempre da riconoscere
e da rideterminare. Nella misura in cui
non si da interazione interpersonale che
non mobiliti dinamiche di potere, ritorna
agli uomini tutta la questione del potere,
ed ¢ questione tanto politica, quanto pe-
dagogica.

Alla politica spetta il compito di provare
a tracciare quel «limite» entro il quale &
possibile esercitare il potere occorrente
per la «citta», e, quindi, di determinare le
«figure d’autorita» pre-disposte a questo

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12

esercizio. E cosi che si costituiscono le
«istituzioni» e le pratiche per il loro man-
tenimento. Alla pedagogia spetta il com-
pito di avviare ciascuno nell’esercizio del
ruolo ora di responsabile ora di affidato,
gia nell'incontro interpersonale, qua-
le occasione di crescita nell’alveo delle
capacitazioni dell’essere-per-sé-e-con-gli-
altri, quale tratto inestinguibile dell’iden-
tita relazionale e pubblica di ciascuno.
Nella cura del politico e del divenire sog-
getti relazionali, le dinamiche del con-
flitto debbono poter essere riconosciute
€ avviate verso composizioni, di volta in
volta «crescenti». Cid significa che ogni
conflitto ha da essere trattato efficace-
mente, non quando raggiunge un qua-
lunque equilibrio (che quindi potrebbe
risultare anche profondamente ingiu-
sto), né quando ciascuno sembra aver
raccolto un qualche guadagno o evitato
un qualche svantaggio, ma quando avra
consentito una certa ricomposizione del-
la relazione di potere, si che ciascuno
potra dirsi «cresciuto» (aperto alle pro-
messe di una vita pitt buona, piu bella,
piu giusta e piu vera).

Sia concesso, in conclusione, un affon-
do in ambito pedagogico. Educare e edu-
carsi al potere, all’autorita, richiede una
«cura» particolarmente faticosa e viep-
piu insidiosa. E fin troppo noto quanto le
educazioni abbiano lavorato, nella storia
del mondo e degli uomini, a forgiare «per-
sonalita autoritarie» ed a partecipare alla
costituzione di «poteri cattivi», predispo-
sti a tutelare gli interessi particolari di al-

17



cuni ed a sottomettere le esistenze degli
altri. E pertanto necessario provvedere a
vere e proprie iniziative educative capaci
di consentire presso ciascuno la crescita
di quelle sensibilita, mentalita e praticita
grazie alle quali sensibilizzare, ricono-
scere € praticare:

a) le proprie e le altrui fragilita e poten-
zialita;

b) le reciproche dipendenze e le interdi-
pendenze per realizzare vantaggi propri
€ vantaggi comuni;

¢) riflessioni e critiche circa i «giochi di
potere», perché si mantengano sul ver-
sante «buono» e pur sempre «resistenti»
nell’interpretare le asimmetrie rigide e
definitive.

Lungo questo prospettiva si aprono pa-
lestre politiche e pedagogiche inaudite e
inusitate. Infatti, forse mai come sull’ar-
gine della nostra contemporaneita, per
un verso, il potere sembra essere stato
liberato dalla sacralita, che certe figure
d’autorita contemplavano e, dall’altro, la
facilita di accesso alla comunicazione ha
ampliato enormemente le possibilita di
partecipazione di ciascuno alla vicende

relazionali e pubbliche. Le figure d’auto-
rita, il loro potere, non sono piu deter-
minate sicuramente, né accettate supi-
namente. Pertanto appaiono «esposte» al
lavorio delle determinazioni. Un lavorio
che pero occorre saper sentire, saper pen-
sare e saper agire. E sono proprio questi
«saperi» che debbono potersi dare per le
politiche e le educazioni contemporanee.
Si tratta ricercare e realizzare un ulterio-
re senso del potere, capace di inaugurare
un nuovo versante della democrazia, ol-
tre la secolarizzazione dei valori politici
€ le illuminazioni delle avanguardie sto-
riche (delle «<minoranze attive»).

Oggi, tanto 'agente quanto il destinata-
rio del potere, debbono potere apprende-
re quali sono le dotazioni e le mancan-
ze di ciascuno, i margini dell’esercizio
dell’autorita e le possibili configurazioni
dei giochi di potere. Insegnare a far par-
te del mondo (a partire dal mondo inti-
mo dei legami sentimentali). Insegnare
e apprendere i conflitti e le possibili me-
diazioni. E forse questo uno dei sensi
profondi della democrazia: divenire se
stessi, con gli altri.

Aa V. (1986), Vocabolario della lingua italiana, |stituto della Enciclopedia Treccani, Roma.
Aporno TH.W. (1982), in AaNV., La personalita autoritaria, Edizioni di Comunita, Milano.

Esposito R. (1998), Communitas, Einaudi, Torino.

Levinas E. (2006), Tozalita e infinito. Saggio sull'esteriorita, Jaca Book, Milano.

18

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12





