
1110

Mario Schermi

L’AUTORITÀ
Appunti di educazione civile

1. Il «peso» dell’autorità

utorità, definizione 1: nell’ambito 
giuridico e politico, la posizione di 
chi è investito di poteri e funzioni 

di comando, e la cui forza è basata da un 
lato sulla sintesi del volere con la legge, 
dall’altro sul riconoscimento ufficiale del-
la forza stessa. 
Autorità, definizione 2: l’azione determi-
nante che la volontà di una persona eser-
cita sulla volontà e sullo spirito di altre 
persone (Aa.Vv., 1986).
Da queste prime e generali definizioni 
dell’autorità comprendiamo: che l’autori-
tà è tanto un agire quanto uno stare; che si 
esprime con forza e determinazione e che 
comprende gli altri come riconoscitori e 
destinatari. Sì, ma ancora quasi nulla si è 
detto dell’autorità e questi veloci appunti 
sembrano seminare nuovi indizi per altre 
esplorazioni. Così prendiamo a domanda-
re: perché si danno, nel nostro mondo, le 
autorità? In cosa consiste il loro agire e il 
loro stare? Come mai si fanno determi-
nanti, anche ricorrendo alla forza? Cosa 
fa sì che siano prerogativa di alcuni e non 
degli altri? E perché questi altri risultano 
comunque coinvolti?

Il vocabolo «autorità» è di per sé pesante e 
ingombrante. A suo modo definisce un’a-
rea semantica ampia, cruciale e critica. 
L’ampiezza si fa evidente per le dimensio-
ni della vita privata e pubblica toccate da 
questo termine, e per le diverse discipline 
interessate. La crucialità si fa stringente 
per le questioni di fondo coinvolte, sì che 
non sembra possibile trascurare le impli-
cazioni che deriverebbero dall’autorità e 
passare avanti tentando di comprendere 
il mondo. La criticità, infine, si fa urgente 
per gli equilibri, gli assetti, le dissimmetrie 
comunque coinvolte, sì che ogni volta che 
si sollecita l’«autorità», sono richiamate, 
interrogate, allertate, smascherate le tra-
iettorie possibili del «potere», con i relativi 
riverberi circa i sentimenti di giustizia o 
di ingiustizia.
Bene, allora occorre, innanzitutto, alleg-
gerire, semplificare, smontare, decostru-
ire per comprendere. E comprendere 
per ripensare il rapporto che con questo 
concetto oggi intratteniamo e, eventual-
mente, quali ulteriori intese ed educazio-
ni potremmo intraprendere e sostenere. 
Ed ecco che, ad un primo approssimarci, 
appare subito evidente che al centro del-
la questione dell’autorità è incastonato/

A

con la dimensione temporale della nostra 
vicenda umana: con quella dimensione 
della profondità di cui parlava Arendt. A 
livello individuale, questo significa ricono-
scere che si è sempre in cammino verso la 
propria libertà – verso la propria umani-
tà – la quale non può essere data sempli-
cemente per scontata (se non nel quadro 
di quella preziosa astrazione giuridico-
politica che costituisce uno dei pilastri del 
moderno Stato di diritto). A livello sociale, 
fare i conti con la dimensione costitutiva 
della temporalità significa poi riconosce-
re che siamo collocati all’interno di una 
struttura di trasmissione in forza della 
quale è importante non solo garantire le 

condizioni di uno «spazio pubblico», ma 
pure di una «durata pubblica» (la quale si 
rivela essenziale proprio per garantire la 
qualità dello spazio pubblico). 
Solo riconoscendo la ricca genealogia del-
la nostra libertà e della nostra umanità – 
quali libertà e umanità ricche di presuppo-
sti – sarà possibile tornare a comprendere 
la natura di un’autorità quale generatrice 
di libertà. Solo così sarà possibile impe-
gnare la propria libertà, salvaguardando-
la da quella fragilizzazione alla quale ogni 
tentativo di risparmiarla la sottopone, co-
stringendola ad una continua e disperante 
prova di ogni cosa, il cui risultato non può 
che essere che tutto è fragile.

Biancu S. (2009), L’autorità e il pensiero cristiano. Tradizioni e prospettive tra XX e XXI secolo, in «Il Regno/Attualità», 
16, pp. 516-519.
Id. (2011a), Giudizio, autorità e uso pubblico della ragione, in «Philosophicalnews», 3, pp. 32-39.
Id. (2011b), La rivoluzione cristiana: l’autorità come educazione e come carità, in Capograssi G., Educazione e autorità: la 
rivoluzione cristiana, La Scuola, Brescia, pp. 5-74.
Id. (2011c), Una modernità alternativa: la «f ilosof ia dell’autorità» di G.B. Vico, in «Rivista Internazionale di Filosofia del 
Diritto», 1, LXXXVIII, pp. 59-94.
Biancu S.-Tognon G. (a cura di) (2010), Autorità. Una questione aperta, Diabasis, Reggio Emilia.
Capograssi G. (1977) in D’Addio M. (a cura di), Riflessioni sull’autorità e la sua crisi (1921), Giuffrè, Milano.
Id. (2011), Educazione e autorità: la rivoluzione cristiana, La Scuola, Brescia.
Biancu S. (2012), Saggio sull’autorità, Educatt, Milano.
Fukuyama F. (1996), The End of History and the Last Man, Free Press, New York 1992; tr.it. di Ceni D., La f ine della storia 
e l’ultimo uomo, Rizzoli, Milano.
Giaccardi C. (2012), Liturgie di presenza. «Canali magici» e vita quotidiana, in Biancu S.-Cascetta A.-Marassi M. (a cura 
di), L’uomo e la rappresentazione: fondazioni antropologiche della rappresentazione mediale e dal vivo, Vita e Pensiero, 
Milano, pp. 69-87.
Grillo A. (2007), «Passi sulla via della pace». Libertà e autorità agli inizi del XXI secolo, NatRusso, Noli (SV).
Melchiorre V. (2007), Essere e persona: natura e struttura, Fondazione Achille e Giulia Boroli, Milano.
Revault d’Allonnes M. (2006), Le pouvoir des commencements. Essai sur l’autorité, Seuil, Paris.

Bibliografia

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12PROPOSTA EDUCATIVA 3/12

R&M/2



1312

rebbe ancora l’uomo, il suo potere? Che 
senso avrebbe un «poter essere dell’uomo» 
solo in negativo, possibile solo come «non 
potere»? Che senso ha quest’altro «pezzo 
di essere», che non è possibile che sia? O, 
per altro aspetto, se l’oltrepassamento del 
limite è già possibile, non sarebbe, perciò 
stesso, prerogativa dell’essere dell’uomo il 
poterlo oltrepassare, senza che ciò turbi 
l’ordine di tutto il resto? Semplificando (e 
forse banalizzando un po’) l’uomo sarebbe 
come quelle automobili fuoriserie proget-
tate per correre a velocità non consentite 
in nessuna strada del regno.
La questione è che il potere, oltre ad avere 
un limite – per così dire – «esterno», oltre il 
quale non è più potere o vengono meno le 
sue possibilità (non posso vivere indefinita-
mente), contiene un altro limite – per così 
dire – «interno», che ne distingue un ver-
sante buono e un versante cattivo. Come 
dire: è nelle possibilità dell’uomo anche 
ciò che non potrebbe; quindi occorre il 
riconoscimento e la pratica di una certa 
regolazione, perché il potere possa essere 
esercitato in quanto potere regolarmente po-
tuto, in quanto «potere buono», senza che 
ciò possa mettere a repentaglio gli equilibri 
della relazione ontologica. È lungo questo 
confine che si esprimono le possibilità, ma 
anche si contengono. Il potere che supe-
rasse la sua regolazione, sarebbe una «vo-
lontà di potenza», un gesto di «arroganza», 
di «presunzione», volto a minacciare tutto 
il resto con la sua prepotenza. Si aprirebbe 
qui il «delirio» di un Io imponente che, nel 
superamento del suo limite, precipitereb-
be l’Essere, la Natura, il Dio, precipitan-
do infine anche se stesso, in quanto gesto 
supremo che tutto cancella a partire dalla 
differenza tra soggetto e oggetto (del resto, 
se l’oggetto è nel potere del soggetto, non è 
altro, ancora, che soggetto).1 La relazione 

1 Qui possono essere molteplici i richiami di questa relazione 
nella tradizione del pensiero occidentale, tentando una possi-
bile attualizzazione mi limito a segnalare il richiamo alla rela-

io-altro, ovvero la relazione etica, conosce i 
medesimi movimenti della relazione onto-
logica, con la differenza che stavolta l’og-
getto, l’Essere, non è la realtà nel suo in-
sieme (o nella sua riduzione oggettiva), ma 
l’altro, l’altro soggetto, colto nella sua inelu-
dibile alterità. In tale relazione, la semplice 
dissimmetria del potere dice soltanto delle 
possibilità di qualcuno e delle impossibilità 
di qualcun al-
tro. Ma – come 
su – il «potere» 
non esaurisce 
le sue possibi-
lità, dovendo-
si, in un certo 
senso, arresta-
re prima, ov-
vero lungo un 
«limite inter-
no», capace 
di distinguere, 
nuovamente, 
un versante 
buono e uno 
cattivo. La 
connotaz io -
ne «buono» e 
«cattivo» del 
potere, infatti, 
rivelerebbe un 
suo uso oppor-
tuno o indebi-
to, a seconda 
del beneficio 
e/o del danno 
che ne avreb-
bero ora l’uno 
ora l’altro. Il potente, ignaro della relazio-
ne con l’altro (o cosciente, ma intento a 
usare il potere contro l’altro), oltrepassa 
il limite commettendo un «doppio delit-
to»: occupando il potere altrui e privando 

zione Uomo-Terra, ed il suo configurarsi in quanto «problema 
ambientale». 

incastrato il tema del potere. L’autorità, 
infatti, non sarebbe altro che il soggetto 
deputato e riconosciuto nell’esercizio di 
un certo potere. Problematizzare la re-
lazione con l’autorità, pertanto, non può 
prescindere da una attenta ricognizione 
proprio intorno al tema del potere.   

2. Il potere buono e il potere cattivo

L’autorità è dell’autore; cioè di colui che è 
capace di accrescere (àugeo), di far essere 
le cose. L’autorità è di chi ha potere. Ed il 
potere è il cuore di qualsiasi autorità. Ma 
cosa sia il potere è una questione molto 
controversa, tanto da ipotizzare che am-
piezza, crucialità e criticità dell’autorità, 
siano da ricondurre proprio al diverso 
modo di intendere e interpretare il potere.
A tutta prima, verrebbe da dire: il potere 
è il potere, non è né buono né cattivo, de-
scrive la possibilità di fare o non fare qual-
cosa, ovvero di essere nelle condizioni e 
situazioni (materiali, psicologiche, sociali, 
culturali) di «poter» realizzare qualcosa. 
È sinonimo di capacità, di facoltà. Così: 
posso sedermi, parlare al telefono, coor-
dinare una riunione, tradurre dal cinese. 
Fin qui, sembra, non ci sia nulla da ag-
giungere, né da problematizzare. Eppure 
il «potere», da che mondo è mondo, muo-
ve passioni e resistenze, occupazioni e ri-
voluzioni, teorizzazioni e interrogazioni. 
Sì da mutarsi in questione cruciale, intor-
no alla quale e per la quale gli uomini di 
sempre si ritrovano a dibattere, combat-
tere, riflettere. Ma perché è così grande 
l’interesse degli uomini per questo – ap-
parentemente – banale corredo del nostro 
esistere? Cosa si nasconde il quel «poter» 
fare qualcosa, che non sia il semplice dare 
corso alle potenzialità di cui pure siamo 
fatti? A ché tanta preoccupazione? 
Provando a guardare più addentro, ecco 
allora che ci vengono incontro ulteriori 
domande, a loro modo capaci di aprire un 

cammino riflessivo, oltre le precedenti: sì, 
ma poiché non si può tutto e in ogni modo, 
quando e dove finisce il potere? Qual è il 
suo margine di esercizio e di espressione? 
Insomma: qual è il limite del potere? Non 
è forse, proprio la cogenza del suo limite 
a costituirne il suo ininterrotto questiona-
re? Sì, forse, è proprio la «questione del 
limite del potere» a distogliere il potere 
dalla sua semplicità, banalità, consegnan-
dolo al campo della contesa, all’umano di-
battimento e combattimento del conflitto. 
Avvicinandosi, sono almeno due gli oriz-
zonti lungo i quali si disegna la questione 
del limite: la relazione Io-Essere (relazio-
ne ontologica) e la relazione io-altro (rela-
zione etica). Proviamo a dirne qualcosa, 
dell’una e dell’altra.
La relazione ontologica coglie l’uomo nella 
sua solitarietà di fronte alla realtà. Qui l’uo-
mo appare in quanto soggetto nel contatto 
con tutto il resto. Laddove, tutto il resto sta 
per: l’essere di ogni cosa che è (Essere); la 
realtà di tutte le cose intorno (Natura) o 
l’universo divino (Dio). Bene, ma cos’è il 
potere dell’uomo al cospetto di così tanta 
realtà? La questione del limite del potere 
nella relazione ontologica, riconosce e as-
segna all’uomo la possibilità di esercitare 
non tutto il suo possibile potere, ma solo 
un «certo potere», ovvero quel potere che 
gli sarebbe concesso nell’alveo della sua 
«posizione» (di ente, creatura), cioè nel ri-
spetto dei confini che l’Essere, la Natura, 
il Dio gli avrebbero concesso e il cui supe-
ramento metterebbe a repentaglio l’equili-
brio della relazione ontologica. Com’è evi-
dente c’è qui qualcosa che non torna. Ma 
come sarebbe possibile? Se l’uomo è com-
preso nell’Essere, nella Natura, in Dio, il 
suo confine non dovrebbe essere già segna-
to definitivamente, sicché ciò che non è nel 
suo potere corrisponde semplicemente con 
ciò che non è nelle sue possibilità? Ma se, 
come appare, sembra esserci un al di qua 
e un al di là del limite, oltre non si trove-

La questione del 

limite del potere 

nella relazione 

ontologica, 

riconosce 

e assegna 

all’uomo la 

possibilità di 

esercitare non 

tutto il suo 

possibile potere, 

ma solo un 

«certo potere»

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12PROPOSTA EDUCATIVA 3/12



14 15

di non poter esistere, appesi – come siamo 
– proprio alla relazione. 
Essere in relazione è, pertanto, tutt’uno 
con l’essere compreso in una tensione 
di potere. Per quanto, talvolta, faremmo 
proprio a meno del potere, ecco che ogni 
volta torna ad affacciarsi come elemento 
costitutivo della relazione con l’altro. Ac-
cadrà pur sempre, che ciascuno avrà a 
disposizione delle possibilità e che queste 
potranno, in qualche modo, riguardare 
l’altro (le sue impossibilità), sì che si potrà 
di volta in volta affermare che, in questo 
momento, data la situazione e relativa-
mente alle condizioni in cui si trovano i 
soggetti, la loro relazione è caratterizzata 
da un determinato equilibrio/squilibrio di 
potere (in questo momento, in cucina, la 
mia altezza mi consente di raggiungere il 
barattolo della cioccolata posto sulla men-
sola, mentre la tua altezza te lo impedisce 
e mi dici che hai fame).
Adesso, a proposito dell’autorità, ci occu-
peremo più da vicino della relazione etica 
e dei suoi giochi di potere.

3. Figure e giochi di potere

La dominazione, l’ostilità, la servitù, la 
rivalità, la cooperazione, l’associazione, 
la dipendenza, la rappresentanza sono 
soltanto alcune delle configurazioni rela-
zionali, che le diverse interpretazioni del 
potere possono innescare. Cimentarsi nel 
loro riconoscimento, può aiutare nel ten-
tativo di costruire buone relazioni di po-
tere e, nel contempo, di contenere – fino 
a preferirne apertamente il conflitto – le 
cattive relazioni di potere. Ciò che si pro-
fila è una vera e propria «cura» del potere, 
compresa nella più generale cura della re-
lazione. Ed è un «aver cura» tanto «poli-
tico», quanto «pedagogico», perché tanto 
la città, quanto ciascuna persona, possa-
no apprendere come contenere i rischi 
del potere e, insieme, avvalersi delle sue 

possibilità. Si tratta di riaversi dal deside-
rio ingenuo di riuscire a vivere senza la 
minaccia del potere, così come si tratta di 
non rassegnarsi alle necessità del potere 
subito. Il potere, contraddicendo Fabrizio 
De André, ha un suo versante «buono», 
che occorre far fruttare in «possibilità», 
ma ha anche un versante «cattivo», popo-
lato da dominatori e da «personalità auto-
ritarie» (Adorno, 1982). 
Come già detto, non si dà relazione uma-
na perfettamente simmetrica: l’ineludibile 
differenza di ciascuno, combinata con le 
differenti situazioni e condizioni di volta 
in volta determinantesi, mette ogni perso-
na nelle possibilità di determinare e/o non 
determinare qualcosa per qualcun altro. 
Ciò può accadere in almeno due differen-
ti configurazioni relazionali, implicanti 
diverse figure del potere. 
La prima configurazione riguarda le figu-
re del responsabile e dell’affidato ed è, nella 
definizione della relazione di potere, lun-
go il margine del suo limite interno, una 
configurazione volta ad instaurare un 
«potere buono». Il responsabile è la figura 
che è riconosciuta e si riconosce provvi-
sto di certe possibilità; mentre l’affidato è 
la figura che è riconosciuta e si riconosce 
mancante di certe possibilità.
La relazione tra responsabile e affidato, 
fa sì che il responsabile risponda con le 
sue provvigioni in favore dell’affidato e 
l’affidato si disponga nell’accogliere dal 
responsabile ciò che rimedierà alle sue 
mancanze. Per quanto la relazione di 
potere definisca uno scarto, una asimme-
tria, nella relazione responsabile/affidato 
non accade che l’uno sia nella disponibi-
lità dell’altro, se non limitatamente alle 
combinazioni di possibilità/impossibilità. 
Per quanto, si sia sul versante «buono» 
del potere, la relazione Responsabile/Affi-
dato può essere più o meno promettente. 
Ciò, tra l’altro, dipende dalle diverse «po-
sture» assunte dalla figura del Responsa-

l’altro del proprio potere, ovvero pregiudi-
cando la relazione io-altro, il bene comu-
ne. È in questo momento, in questo rove-
sciamento, che il potere diviene problema 
e finisce o per determinare «ingiustizia» o 
per innescare «conflitto». 
Nella relazione di potere (cioè, in tutte le 
relazioni umane) l’altro risulta essere pur 
sempre sull’orlo del limite buono/cattivo 
del potere dell’uno, in una infinita gamma 
di asimmetrie, dalle più innocenti (per 
uscire dalla poltroncina del cinema sei 
costretto a chiedere il permesso al vicino 
della poltroncina accanto) alle più dram-
matiche (per uscire vivo dalla sala ope-
ratoria, devi sperare che il tuo chirurgo 
metta tutta la sua destrezza e la sua pa-
zienza a disposizione dell’intervento); e in 
una infinita composizione di situazioni, sì 
che le asimmetrie possono ora allargarsi, 
ora ridursi, fino, talvolta, a capovolgersi 
(è il momento in cui il tuo chirurgo viene 
a chiederti, nel tuo ruolo di insegnante, 
chiarimenti sulle possibili dritte che po-
trebbero migliorare l’andamento scolasti-
co del suo figliolo, che, per l’appunto, è un 
tuo studente).
Bene, ma allora, riconoscendo che non 
possiamo tutto e che può tornare ora 
utile, ora importante, ora, ancora, indi-
spensabile il potere di un altro (anche per 
l’incredibile fatto di riconoscersi nella sua 
trascendenza), quando possiamo stimare 
«buono» un potere, e quando «cattivo»? 
A tutta prima e ricalcando un adagio cir-
ca la «libertà» (che finirebbe laddove co-
mincia quella dell’altro), il potere della 
relazione con l’altro, sarebbe buono solo 
se esercitato nell’interesse dell’altro, sì 
che l’altro ne sarebbe tanto riconosciu-
to, quanto avvantaggiato dall’esercizio di 
quel potere. Kantianamente, si trattereb-
be di una relazione di potere per la quale 
l’altro non può mai essere strumento, ma 
fine, e in quanto tale, le possibilità dell’uno 
riguardano pur sempre l’altro come desti-

natario. O, ancora, eticamente,2 la relazio-
ne di potere è buona se risulta iscritta nel-
la trascendenza dell’altro, sì che il potere 
dell’uno non può non essere compreso 
nell’orizzonte che l’altro stesso ha prov-
veduto a disegnare. 
Adesso, forse, apparirà un po’ più leggi-
bile come, tanto nella relazione ontologica, 
quanto in quella etica, non il potere nella 
sua banale possibilità, ma il suo approssi-
marsi o, letteralmente, il suo travalicare 
quel «confine interno», è ciò determina 
il suo costituirsi come «problema». Lo 
sconfinamento del potere, minacciato o 
effettivamente realizzato, in un potere 
possibile, anche se non consentito, produ-
ce disequilibrio, disarmonia, ingiustizia. 
Ed è, insieme, minaccia per l’altro e per 
sé, perché l’altro può rimanerne annichi-
lito e l’uno precipitare in un delirio solip-
sistico senza via d’uscita. Il gesto dispera-
to starebbe proprio nel sovra ordinare il 
potere alla relazione stessa, usarlo nella 
speranza di poterne fare a meno, di poter 
evitare proprio il «contagio della relazio-
ne» (Esposito, 1998), con il tragico esito 

2 Ma potremmo anche dire «levinasianamente», considerata qui 
l’evidenza del richiamo al pensiero di Emanuel Lévinas (2006).

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12PROPOSTA EDUCATIVA 3/12



16 17

gurazione, cioè, che intende occupare il 
«versante buono» della relazione Respon-
sabile/Affidato, orientandosi in un gioco 
di potere che tenderebbe a privilegiare le 
posture «resistenti». Ma tutto ciò è tutt’al-
tro che lineare ed è senz’altro uno degli 
«oggetti» intorno a cui è costantemen-
te mobilitato il conflitto tra gli uomini. 
Nell’economia di questo breve scritto, è 
tempo di politica e di pedagogia.

4. Il segno del limite da in-segnare

Il segno del limite è, appunto, un segno. 
Scrittura. Ovvero non semplice «trascri-
zione», ma composizione e costruzione 
in quel segno della verità che vi si inscri-
ve. In questo movimento, nulla è defini-
tivamente determinato, così come nulla 
è definitivamente indeterminato. Ovvero 
si danno determinazioni di cui occorrerà 
tener conto, così come si danno indeter-
minazioni che alimentano la promessa 
delle possibilità. In questo senso anche il 
limite interno del potere è tutt’altro che 
scontato: è pur sempre da riconoscere 
e da rideterminare. Nella misura in cui 
non si dà interazione interpersonale che 
non mobiliti dinamiche di potere, ritorna 
agli uomini tutta la questione del potere, 
ed è questione tanto politica, quanto pe-
dagogica.
Alla politica spetta il compito di provare 
a tracciare quel «limite» entro il quale è 
possibile esercitare il potere occorrente 
per la «città», e, quindi, di determinare le 
«figure d’autorità» pre-disposte a questo 

esercizio. È così che si costituiscono le 
«istituzioni» e le pratiche per il loro man-
tenimento. Alla pedagogia spetta il com-
pito di avviare ciascuno nell’esercizio del 
ruolo ora di responsabile ora di affidato, 
già nell’incontro interpersonale, qua-
le occasione di crescita nell’alveo delle 
capacitazioni dell’essere-per-sé-e-con-gli-
altri, quale tratto inestinguibile dell’iden-
tità relazionale e pubblica di ciascuno. 
Nella cura del politico e del divenire sog-
getti relazionali, le dinamiche del con-
flitto debbono poter essere riconosciute 
e avviate verso composizioni, di volta in 
volta «crescenti». Ciò significa che ogni 
conflitto ha da essere trattato efficace-
mente, non quando raggiunge un qua-
lunque equilibrio (che quindi potrebbe 
risultare anche profondamente ingiu-
sto), né quando ciascuno sembra aver 
raccolto un qualche guadagno o evitato 
un qualche svantaggio, ma quando avrà 
consentito una certa ricomposizione del-
la relazione di potere, sì che ciascuno 
potrà dirsi «cresciuto» (aperto alle pro-
messe di una vita più buona, più bella, 
più giusta e più vera).
Sia concesso, in conclusione, un affon-
do in ambito pedagogico. Educare e edu-
carsi al potere, all’autorità, richiede una 
«cura» particolarmente faticosa e viep-
più insidiosa. È fin troppo noto quanto le 
educazioni abbiano lavorato, nella storia 
del mondo e degli uomini, a forgiare «per-
sonalità autoritarie» ed a partecipare alla 
costituzione di «poteri cattivi», predispo-
sti a tutelare gli interessi particolari di al-

bile e dalla figura dell’Affidato. Ciascuna 
postura dirà di una responsabilità e di una 
affidabilità ora volontaria (se si tratta di 
figura auto-assunta e interpretata con 
una certa soddisfazione), ora subita (se si 
tratta di figura in cui ci si sente costretti 
e che si interpretata con una certa indo-
lenza); ora indifferente (se si tratta di fi-
gura assunta senza alcuna motivazione e 
interpretata quasi solo formalmente), ora 
resistente (se si tratta di figura pronta a ri-
sponderne e tendenzialmente proiettata a 
superare la condizione di asimmetria). Le 
diverse posture, quasi come in una dan-
za, sono determinate contestualmente 
dall’una e dall’altra figura della relazione, 
giacché ogni postura richiama le posture 
dell’altro. La configurazione raggiunge 
il suo «gioco di potere» più promettente, 
quando sia il Responsabile che l’Affidato 
si ritrovano nella postura «resistente», 
cioè in quella «danza» che, pur ricono-
scendo l’asimmetria del potere, lavora 
tanto per farla fruttare, quanto per conte-
nerla e, infine, anche per superarla alla ri-
cerca di nuovi equilibri. Detto altrimenti, 
un buon «gioco di potere» non è mai con-
tento di sé, né mai si rassegna alla dipen-
denza, piuttosto spinge le figure ogni volta 
alla ricerca di ulteriori equilibrature del 
potere, perché lo scarto possa risultare 
contenuto e comunque scambievolmente 
vantaggioso, già del margine della stessa 
relazione (vd. tav. 1 qui sotto).
Altra danza riguarda la configurazione 
Padrone/Servo. Qui, ci si trova nel versan-

te «cattivo» del potere. Questa relazione 
può essere più o meno avvilente. Come si 
è già detto per la relazione Responsabile/
Affidato, ciò dipende dalle diverse posture 
che le singole figure possono assumere, 
nel reciproco richiamo relazionale. Ed 
ecco che ritornano le posture volontarie 
e subite, e quelle indifferenti e resistenti. 
Per quanto si tratti del versante «cattivo», 
le posture possono determinare «giochi 
di potere» meno avvilenti. Ciò accade 
soprattutto quando Padrone e Servo si 
ritrovano nella postura «resistente», ov-
vero in quella particolare interpretazio-
ne della posizione che dice di un potere 
cattivo non accettato, mal sopportato, che 
attende d’essere superato (vd. tav. 2 nella 
pagina seguente). 
Adesso con maggiore attenzione (e forse 
«scrupolo») possiamo riprendere la ri-
flessione circa l’autorità. Dalle letture in-
troduttive, recuperiamo come il termine 
«autorità» provi a comprendere una certa 
porzione di potere – per così dire – neces-
saria e come questa ha da essere ricono-
sciuta, non potendo ritrovare presso di sé 
il margine della legittimazione. Detto al-
trimenti: l’autorità tenterebbe di rendere 
riconoscibile e, quindi, possibile una certa 
porzione di potere, ma di essere vincolata 
da «altri» che quell’autorità sono chiama-
ti a legittimare. 
L’autorità, pertanto, è, essenzialmente, 
una possibile configurazione del potere. 
È la formulazione che gli uomini ritengo-
no necessaria e sopportabile. Una confi-

Tavola 1

Tavola 2

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12PROPOSTA EDUCATIVA 3/12



19

L  A  B  O  R  A  T  O  R  I  O

18

cuni ed a sottomettere le esistenze degli 
altri. È pertanto necessario provvedere a 
vere e proprie iniziative educative capaci 
di consentire presso ciascuno la crescita 
di quelle sensibilità, mentalità e praticità 
grazie alle quali sensibilizzare, ricono-
scere e praticare:
a)	 le proprie e le altrui fragilità e poten-
zialità;
b)	 le reciproche dipendenze e le interdi-
pendenze per realizzare vantaggi propri 
e vantaggi comuni;
c)	 riflessioni e critiche circa i «giochi di 
potere», perché si mantengano sul ver-
sante «buono» e pur sempre «resistenti» 
nell’interpretare le asimmetrie rigide e 
definitive.
Lungo questo prospettiva si aprono pa-
lestre politiche e pedagogiche inaudite e 
inusitate. Infatti, forse mai come sull’ar-
gine della nostra contemporaneità, per 
un verso, il potere sembra essere stato 
liberato dalla sacralità, che certe figure 
d’autorità contemplavano e, dall’altro, la 
facilità di accesso alla comunicazione ha 
ampliato enormemente le possibilità di 
partecipazione di ciascuno alla vicende 

relazionali e pubbliche. Le figure d’auto-
rità, il loro potere, non sono più deter-
minate sicuramente, né accettate supi-
namente. Pertanto appaiono «esposte» al 
lavorio delle determinazioni. Un lavorìo 
che però occorre saper sentire, saper pen-
sare e saper agire. E sono proprio questi 
«saperi» che debbono potersi dare per le 
politiche e le educazioni contemporanee. 
Si tratta ricercare e realizzare un ulterio-
re senso del potere, capace di inaugurare 
un nuovo versante della democrazia, ol-
tre la secolarizzazione dei valori politici 
e le illuminazioni delle avanguardie sto-
riche (delle «minoranze attive»).  
Oggi, tanto l’agente quanto il destinata-
rio del potere, debbono potere apprende-
re quali sono le dotazioni e le mancan-
ze di ciascuno, i margini dell’esercizio 
dell’autorità e le possibili configurazioni 
dei giochi di potere. Insegnare a far par-
te del mondo (a partire dal mondo inti-
mo dei legami sentimentali). Insegnare 
e apprendere i conflitti e le possibili me-
diazioni. È forse questo uno dei sensi 
profondi della democrazia: divenire se 
stessi, con gli altri. 

Aa.Vv. (1986), Vocabolario della lingua italiana, Istituto della Enciclopedia Treccani, Roma.
Adorno Th.W. (1982), in  Aa.Vv., La personalità autoritaria, Edizioni di Comunità, Milano.
Esposito R. (1998), Communitas, Einaudi, Torino.
Lévinas E. (2006), Totalità e inf inito. Saggio sull’esteriorità, Jaca Book, Milano.

Bibliografia

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12PROPOSTA EDUCATIVA 3/12

Parlare o scrivere di don Milani non è 
mai facile. Qui, il tentativo di analizzare 
un contesto sociale, politico, economico, 
culturale, nel quale, oggi, potrebbe avere 
ancora di più senso ripercorrere la strada 
di don Milani.

PERSONE

Don Milani
fra pratica
educativa e

filosofia di vita
Pasquale Neri

Lettera aperta ai partecipanti al labora-
torio maieutico «Per la nostra identità. 
Danilo Dolci in Calabria». 

Danilo Dolci
e noi

Raffaello Saffioti
LUOGHI

Quello della nonviolenza è sempre un per-
corso educativo. Inoltre, chi si impegna in 
una lotta nonviolenta non intende scon-
f iggere l’avversario, umiliarlo o ridurlo 
all’impotenza, ma aiutarlo ad aprirsi 
alla verità. Ogni lotta nonviolenta è, in 
altri termini, un’impresa educativa.

Nonviolenza
ed educazione
Antonio Vigilante

ZOOM

La «non violenza» è (non una delle, ma) 
la via per risolvere i conflitti sociali: la 
via migliore, perché la più evangelica e, 
per quanto può apparire strano, la più 
ef f icace. Andrebbe, dunque, approfondita 
e valorizzata la sua conoscenza.

Radici della
non violenza

Antonino Spadaro
E/O




