
43

Antonio Mastantuono

iuseppe Lazzati (Milano, 22 giugno 1909 - 18 maggio 1986) non 
è stato solo un professore. Ha vissuto ciò che ha insegnato. A 
lui si addice bene quanto scrisse Paolo VI: «L’uomo contempo-

raneo ascolta più volentieri i testimoni che i maestri [...] o se ascolta 
i maestri lo fa perché sono dei testimoni» (Evangelii nuntiandi n. 41). 
A cent’anni dalla nascita, e a più di venti dalla morte, Lazzati rimane 
tuttora maestro indiscusso e testimone vero di laicità, di quella sintesi 
tra spiritualità e professionalità che il Concilio Vaticano II addita ai 
fedeli laici come condizione essenziale per compiere la loro vocazione 
e missione nella Chiesa e nella società.
La riflessione circa la presenza e il ruolo del laico nella Chiesa e nel 
mondo resta tra gli aspetti più significativi del suo pensiero e della sua 
opera all’interno della comunità cristiana italiana, in quel periodo fe-
condo che è stato il postconcilio; la sua figura appare un fulgido esem-
pio di fedeltà alla chiesa e all’uomo.
Il presente contributo vuol essere una disamina, all’interno del più am-
pio dibattito sul laico e sulla laicità, di come Lazzati abbia concorso 
all’elaborazione, alla luce del dettato conciliare, di quel pensiero inteso 
a ridare al laico di oggi il posto che gli compete come battezzato nella 
Chiesa e come credente nella società. 
Una rapida ricognizione della storia della chiesa e dell’ecclesiologia co-
stituisce il portale da attraversare per poter cogliere la proposta di Giu-
seppe Lazzati circa la concezione del laico e della laicità. Una lettura 
critica della storia permette di evitare processi di sacralizzazione delle 

CAPITOLO/2

Il cammino della laicità,
LA PROPOSTA DI LAZZATI 

G

PROPOSTA EDUCATIVA 2/09



44 45

forme ricevute dal passato e di eludere tentativi di ritorno e di appello 
a una tradizione che ha visto numerose evoluzioni e cambiamenti nel 
corso dei secoli. 

1. L’identità negata

Che cosa è avvenuto tra il 96-98 d.C., quando è apparso il termine 
laico, e il XX secolo? Come (e perché) si è passati da una chiesa che 
vedeva tutti i cristiani come soggetti di un processo di evangelizza-
zione allargato e diffuso – come era nel Nuovo Testamento – a una 
situazione di marginalizzazione effettiva dei laici, quale si è data per 
lunghi secoli? Perché la storia del cristianesimo è storia di marginaliz-
zazione e di oblio dei laici? Perché due millenni di “identità negata”? 
Possiamo individuare alcune svolte, alcuni tornanti, nei quali si coglie 
l’evoluzione dei modelli di interpretazione della missione della chiesa 
e delle relazioni intra-ecclesiali che si ripercuotono sui laici. 
Il primo momento di svolta è databile tra il quarto e il sesto secolo. È 
il momento in cui il cristianesimo diventa un fenomeno di massa; si 
delinea «una simbiosi con la società temporale» (Congar) e la perdita 
della caratteristica dimensione escatologica: essere soggetti sociali ed 
essere cristiani viene progressivamente a coincidere. Alla preceden-
te contrapposizione tra i credenti in Cristo e il mondo si sostituisce 
gradatamente una distinzione intraecclesiale tra due diversi gruppi di 
cristiani: i monaci, considerati come i veri spirituali, e i laici, impe-
gnati nel mondo. Alla sovraesaltazione dei primi si accompagna una 
diminuita considerazione di coloro che vivono le loro relazioni abituali 
nella società, nel mondo del lavoro, nella famiglia secondo legami di 
sangue. In questo stesso periodo avviene anche una nuova forma di 
istituzionalizzazione di chiesa, con l’evangelizzazione delle campagne 
e la strutturazione di parrocchie rurali. Si diffonde in questa fase an-
che una visione fortemente sacrale del ministro ordinato. Sempre più 
si sviluppa l’idea che il ministro ordinato sia sacerdote, cioè mediatore 
tra Dio e l’uomo, con conseguente indebolimento e perdita dell’idea di 
“sacerdozio comune”, vissuto nella vita quotidiana nel dono di sé agli 
altri per amore. Si fa sempre più strada l’idea, tradizionale nelle altre 
religioni, di una distinzione netta tra sacro e profano, tempi sacri e 
tempi profani, luoghi sacri e luoghi profani, persone sacre e persone 
profane. Anche se i laici in questo periodo sono ancora attivi e offrono 

un contributo specifico alla vita della chiesa (l’imperatore che convoca 
i concili; i grandi maestri di dottrina laici; la partecipazione dei laici alla 
designazione dei vescovi; la presenza nei concili e nei sinodi locali di 
una componente laicale), si iniziano a percepire i primi fattori di mar-
ginalizzazione.
Una seconda fase è quella della chiesa medievale, incentrata intorno a 
una visione piramidale della società e della realtà ecclesiale, nella qua-
le i laici, che esercitano attività considerate profane secondo un pro-
nunciato dualismo sacro-mondano, sono collocati all’ultimo gradino di 
una scala gerarchica che vede al primo posto i monaci, quando viene 
assunta come criterio di sistematizzazione la possibilità di perfezione 
spirituale, oppure il clero, quando si sceglie di privilegiare l’esercizio 
dell’autorità. Sono famose le parole di Graziano nelle Decretali che 
sentenzia: «Ci sono due tipi di cristiani (duo genera christianorum). Il 
primo, in quanto incaricato di un servizio divino e dedito alla contem-
plazione e all’orazione, è conveniente che stia lontano da ogni tumulto 
delle cose temporali. Di esso fanno parte i chierici e coloro che sono 
dedicati a Dio e cioè i religiosi. [...] L’altro tipo di cristiani è costituito 
dai laici, dal greco laós, che in latino significa popolo. A costoro è per-
messo possedere beni temporali, ma solo per l’uso. Non c’è nulla di più 
meschino che disprezzare Dio per la ricchezza. A costoro è concesso 
sposarsi, coltivare la terra, giudicare tra uomo e uomo, trattare cause 
in tribunale, deporre offerte sull’altare, pagare le decime: così potran-
no salvarsi, se però eviteranno il vizio e faranno del bene». Questo non 
esclude che si diano anche in questa fase forme di protagonismo lai-
cale: il movimento francescano, nella sua fase fondativa; i movimenti 
spirituali e pauperistici di riforma (valdesi, umiliati, catari, patarini), 
dove uomini e donne chiedono spazi per l’evangelizzazione e la par-
tecipazione ecclesiale attiva. Questi movimenti e desideri partecipativi 
trovano nella Riforma protestante e in Lutero un momento fecondo di 
recezione. 
E questa è la terza fase su cui soffermarsi. Rileggendo la Prima Lettera 
di Pietro, Lutero evidenzia la chiamata di tutti i cristiani al sacerdozio, 
un sacerdozio nella vita. Su questa base vengono quindi ripensate le 
relazioni intracclesiali e lo stesso ministero del pastore. La risposta 
del Concilio di Trento, in chiave sostanzialmente contrappositiva, con-
sisterà nell’evidenziare il potere sacro detenuto dai soli sacerdoti, in 
rapporto ad un’ecclesiologia di forte impronta sacramentale e di altret-
tanto forte centralità data al principio eucaristico. 

PROPOSTA EDUCATIVA 2/09 PROPOSTA EDUCATIVA 2/09



46 47

I laici sono coloro a cui «non è affidata alcuna parte nelle funzioni ec-
clesiali», come sosterrà il Bellarmino; laico diventa, di fatto, sinonimo 
di «non appartenente» e «non competente», soggetto passivo, minoren-
ne, esposto all’influsso negativo del mondo. Anche in questo periodo 
rimangono alcuni spazi nei quali i laici possono esercitare una propria 
funzione specifica di catechesi e di assistenza (compagnie, scuole, con-
fraternite, servizi di assistenza), anche se tali apporti – essenziali per 

la formazione dei singoli – non sono influenti in 
ordine alla configurazione complessiva di chie-
sa, né in rapporto agli orientamenti del corpo 
ecclesiale. L’ecclesiologia post-tridentina ci con-
segna una visione della realtà che contrappone 
due sfere nettamente separate, da un lato la chie-
sa, dall’altro il mondo, a cui corrispondono due 
gruppi di cristiani: lo stato clericale (e quello mo-
nastico ad esso assimilato) e il laicato. 
Anche se non sono mancate voci profetiche, 
come quella di A. Rosmini che sosteneva il prin-
cipio del sacerdozio comune dei fedeli per una 
comunità ecclesialmente unita a Cristo median-
te l’unità sacerdotale di clero e popolo (cf. Delle 
cinque piaghe della Santa Chiesa), bisognerà giun-
gere alla fine dell’Ottocento, quando la coscien-
za che il mondo operaio si sta progressivamente 
staccando dalla vita ecclesiale spinge a una di-
versa considerazione dei laici e della loro espe-
rienza di fede. Leone XIII chiama i laici ad un 
nuovo coinvolgimento, quali mediatori tra due 
mondi lontani: «ponti tra la chiesa e il mondo». 
I laici sono ancora un soggetto ecclesialmente 
povero, dipendente dal clero e dalla gerarchia, 
che offre le indicazioni per agire in quel mondo 
in cui questa non può direttamente agire, ma il 

loro apporto comincia ad essere riconosciuto e ritenuto necessario per 
la mediazione di un’offerta di salvezza ad un’umanità ormai lontana 
dalla fede. All’inizio del XX secolo il laico è chiamato, su mandato 
della gerarchia, a immergersi nella storia per incarnare quanto definito 
di principio dal clero; l’azione laicale viene pensata nell’orizzonte di 
uno spirituale che discende e si incarna nel materiale-temporale. Per 

quanto riguarda l’azione nel mondo temporale da cristiani, il singolo 
è responsabile in prima persona, senza un coinvolgimento della realtà 
ecclesiale. 
La vera svolta è rintracciabile nella teologia degli anni ‘30-‘50 del No-
vecento, a cui si accompagna un cambiamento di tipo pastorale: si dif-
fondono associazioni laicali che propongono percorsi formativi (l’Azio-
ne Cattolica in Italia, la JOC in Francia) e si diffonde la necessità di 
formare la coscienza dei laici perché possano assumere con autonomia 
e responsabilità il compito loro proprio.
È il tempo della “teologia del laicato”: si comincia a pensare in modo 
autonomo il tema dei laici, soprattutto sulla base della vocazione bat-
tesimale, come avviene in particolare nell’opera cardine di questo pe-
riodo, gli Jalons pour une théologie du laïcat di Y. M. Congar. Anche se 
la definizione di laico è in negativo («Il laico non è un chierico, né un 
monaco»), anche se le identità sono definite in base ai campi di azione 
(laico: temporale, gerarchia: spirituale = chiesa), viene riconosciuta 
finalmente la soggettualità dei laici e il fatto che essi sono portatori di 
una specifica forma di soggettività cristiana, non negabile, non soppri-
mibile, non dimenticabile. 

2. Nuovi scenari: il Concilio Vaticano II 

Alle soglie del Vaticano II, la teologia del laicato, pur animata dall’idea 
di riscatto dalla subordinazione, rimane legata a un’impalcatura con-
cettuale incentrata sull’idea di cristianità, con una netta separazione 
tra chiesa e società, sacro e profano, Regno e mondo.
Sarà il concilio a operare una vera svolta, una rivoluzione copernicana 
del modello ecclesiologico complessivo, all’interno del quale si darà una 
riflessione innovativa sull’essere laici. 
Il Vaticano II è il primo concilio della storia che dedica un documento, 
Apostolicam Actuositatem (AA), alla vocazione e missione dei laici. Il 
tema è frequentemente avvicinato nei testi conciliari (14 documenti 
conciliari su 16) anche se il concilio non matura un’idea organica e uni-
voca della questione. Gli studiosi individuano nel concilio più teologie 
del laicato, sostanzialmente riconducibili a due grandi filoni interpreta-
tivi: un primo blocco che comprende AA e il quarto capitolo di Lumen 
Gentium (LG); un secondo individuabile nel secondo capitolo di LG e in 
Gaudium et Spes (GS) .

Alle soglie del 

Vaticano II, la 

teologia del 

laicato, pur ani-

mata dall’idea 

di riscatto dal-

la subordina-

zione, rimane 

legata a un’im-

palcatura con-

cettuale incen-

trata sull’idea di 

cristianità

PROPOSTA EDUCATIVA 2/09 PROPOSTA EDUCATIVA 2/09



48 49

La prima posizione ripresenta sostanzialmente la teologia del laicato 
degli anni ‘50, nell’orizzonte di un’ecclesiologia che appare più “datata”. 
Il proprium dei laici è colto, come mostra LG, nell’indole secolare: «Per 
loro vocazione, è proprio dei laici cercare il Regno di Dio trattando le 
cose temporali e ordinandole secondo Dio» (n. 31). AA puntualizza ul-
teriormente: «È compito di tutta la chiesa lavorare affinché gli uomini 
siano resi capaci di ben costruire tutto l’ordine temporale e di ordinarlo 
a Dio per mezzo di Cristo. Spetta ai pastori enunciare con chiarezza i 
principi circa il fine della creazione e l’uso del mondo, dare aiuti morali 
e spirituali affinché l’ordine temporale venga instaurato in Cristo. Bi-
sogna che i laici assumano l’instaurazione dell’ordine temporale come 
compito proprio ed in esso, guidati dalla luce del vangelo e dal pensiero 
della chiesa e mossi da carità cristiana, operino direttamente e in modo 

concreto» (n. 7). 
È ancora ben eviden-
te in questo testo la 
separazione tra due 
sfere – il temporale e 
lo spirituale, la chie-
sa e la società, il Re-
gno e il mondo –, an-
che se prezioso è il 
riconoscimento, dopo 
secoli di oblìo, della 
soggettualità laicale: i 
laici hanno il compito 
di manifestare l’imma-

nenza e storicità del cristianesimo traducendo l’ideale cristiano nella 
mutevolezza delle condizioni storiche. Ma è l’orizzonte ecclesiologico 
complessivo che è sostanzialmente povero, per il tipo di missione che 
concepisce e per la debolezza dei processi comunicativi unidirezionali 
che presenta. Il laico, per quanto responsabile e competente, è sempre 
pensato come destinatario di un annuncio che deve ricevere dall’altro 
che è il clero. Al laico spetta un compito applicativo, non di discerni-
mento che possa aprire ulteriori piste all’identità ecclesiale. 
La seconda prospettiva è davvero innovativa se rapportata alla visione 
del II millennio, nuova nella riscoperta e riacquisizione consapevole 
dell’eredità neotestamentaria. In questi testi non si parla esplicitamente 
di laici, ma essi costituiscono il fondamento teologico per una riflessio-

ne nuova sui laici come soggetti co-costituenti, cioè costituenti insieme, 
la chiesa. La chiave di volta della riflessione è data da una nuova com-
prensione del Regno di Dio, con un superamento dell’ottica individuali-
stica e ultraterrena e un recupero della chiave escatologico-apocalittica 
della signoria di Dio che irrompe nella storia per donarle compimento, 
e una nuova articolazione della triade Regno di Dio-mondo-chiesa. Il 
secondo capitolo di LG aggiunge a questa visione un dato qualifican-
te: il recupero del sacerdozio comune, da vivere come culto a Dio nel 
dono di se stessi agli altri, nella professione, nelle 
relazioni amicali e di coppia, nelle scelte politi-
che e nelle scelte economiche. Sono tutti atti di 
un culto, di un esercizio di un sacerdozio che si 
vive, prima ancora che nei sacramenti, nella re-
altà della vita. Il mondo è il luogo di storicizza-
zione della signoria di Dio e di pienezza di vita 
per tutti gli uomini; il Regno si realizza, laddove 
gli uomini nella loro coscienza e nelle loro rela-
zioni, vivono secondo giustizia, pace, fraternità. 
Questi sono i segni del Regno: comunione con 
Dio e comunione e armonia tra gli uomini. La 
chiesa non è più pensata come sfera giustapposta 
al mondo, posta davanti al mondo, ma è chiesa 
nel mondo, è quella parte dell’umanità che ha 
accolto la venuta del Regno nella professione di 
fede in Gesù. La chiesa di GS è una Chiesa che si 
sa tutta relativa al Regno e tutta relativa al mon-
do, nel quale esercita la sua missione, sapendo 
però che il Regno avviene anche al di fuori dei 
confini della chiesa empirica. È una Chiesa che 
sa di essere transeunte, provvisoria all’interno 
di questa storia, seppur dotata di una missione 
unica in rapporto alla crescita del Regno nella 
storia. La chiesa è quel popolo che assume con consapevolezza la mis-
sione di annunciare il Regno di Dio, sapendo che non è ancora venuto; 
quel popolo che assume la missione di anticipare le logiche del Regno, 
non solo nella vita sacramentale ma anche in una vita di comunione e 
di relazione tra credenti che è significativo segno e strumento perchè 
ogni uomo possa sentirsi interpellato da questo annuncio. È una chie-
sa consapevole del dovere e della responsabilità di portare l’annuncio 

Il laico, per 

quanto 

responsabile 

e competente, 

è sempre 

pensato come 

destinatario di 

un annuncio 

che deve 

ricevere 

dall’altro che è 

il clero

PROPOSTA EDUCATIVA 2/09 PROPOSTA EDUCATIVA 2/09



50 51

di Gesù, cosciente della ricchezza della sua vita sacramentale, quale 
memoria del Cristo Risorto e anticipo della comunione piena con Dio 
nel regno compiuto, che conosce l’importanza della vita comunitaria 
quale primo segno visibile della venuta del Regno nell’amore. Il dono 
di sé agli altri, attraverso il lavoro, i rapporti umani e familiari, la vita 
politica ed economica, costituisce atto di un culto, esercizio di un sa-
cerdozio che si vive, prima ancora che nei sacramenti, nella realtà di 
vita. Accanto a questo LG (nn. 10-12) presenterà anche il munus regale 
e profetico dei cristiani e del popolo di Dio nel suo insieme, sulla base 
del dono battesimale. Viene mostrata così l’identità di un popolo in cui 
tutti sono soggetti attivi e in cui tutti godono di una uguale dignità. An-
che per i laici, finalmente, c’è uno spazio definito di presenza e parte-
cipazione: sono soggetti che, insieme ai ministri ordinati, costituiscono 
chiesa. Essi non hanno bisogno per annunciare il vangelo, che è stato 
loro affidato in quanto cristiani, di un mandato o di una delega di poteri 
da parte della gerarchia e neanche di norme puntuali su come applica-
re il dettato evangelico alla storia, anche se il magistero ha una funzio-
ne specifica in ordine al garantire l’apostolicità del messaggio cristiano. 

3. Il post-Concilio

Gli anni immediatamente dopo il concilio non presentano un’attenzio-
ne particolare al tema del laicato: l’attenzione era rivolta soprattutto 
a cogliere le ricadute della dottrina conciliare sulla concezione della 
chiesa.
Il dibattito teologico sui laici riprende alla metà degli anni ‘80. L’annun-
cio di un sinodo dedicato alla vocazione e alla missione dei laici nella 
chiesa e nel mondo, per il 1987, diventa l’occasione per una ripresa 
del dibattito teologico sui laici. Vengono pubblicati – in particolare in 
Italia – una serie di studi sull’argomento e si apre un dibattito serrato 
nella chiesa italiana intorno a tre diverse posizioni che per certi aspetti 
ripropongono i filoni interpretativi già presenti nel dibattito conciliare, 
ampliandone le implicazioni. 
Un primo gruppo, a cui appartiene Lazzati, rifacendosi ad AA e all’idea 
inaugurata dalla teologia del laicato nel preconcilio sostengono un pro-
prium dei laici identificato nell’indole secolare e nella missione di or-
dinare le cose del mondo secondo Dio: «Ci sono uomini battezzati, 
membri della chiesa, che sono chiamati ad attendere alla costruzione 

della chiesa e all’evangelizzazione, i ministri ordinati, ci sono poi altri 
uomini membri della chiesa chiamati ad attendere, da cristiani, alla 
costruzione della città dell’uomo». Questo non esclude che i laici ab-
biano un’azione all’interno della realtà ecclesiale, ma essa è secondaria 
rispetto all’indole propria che è nell’ordinare le cose del mondo a Dio. 
La seconda prospettiva è quella formulata dalla «scuola teologica di 
Milano», da Pino Colombo, Gianni Ambrosio, oggi da Marco Vergotti-
ni, sintetizzabile nell’espressione «il laico è un cristiano e basta». Sulla 
base della visione del cristiano e della chiesa del secondo capitolo di 
LG si tratta di «inverare la figura del laico» nella figura del cristiano, di 
prendere congedo dallo stesso termine “laico” per parlare unicamente 
di christifideles, di riferirsi alla vocazione cristiana tout court. L’inter-
rogativo sullo specifico laicale è considerato questione da affrontarsi 
sul solo piano pastorale, senza che alla domanda sia riconosciuta rile-
vanza teologica e teoretica. Ma è solo un problema pratico? Perché la 
maggioranza dei cristiani sono laici? 
Una terza ipotesi interpretativa è stata elaborata da Bruno Forte, Se-
verino Dianich, e sostenuta in parte da Giacomo Canobbio. Secondo 
questi autori i laici hanno qualcosa di specifico da offrire per delineare 
la realtà e l’identità ecclesiale e vanno perciò sottoposte a verifica cri-
tica le relazioni intraecclesiali e le modalità di esercizio della missione 
di chiesa nel suo complesso per cogliere cosa i laici apportino alla vita 
e alla missione di chiesa. Viene proposto e motivato su questa base un 
significativo spostamento dalla teologia del laicato alla teologia della 
laicità di chiesa. 
Il dibattito, molto acceso e vivace, tra questi tre orientamenti occupe-
rà due anni della vita della chiesa italiana, fino alla celebrazione del 
sinodo dei vescovi del 1987. Già durante il dibattito tra i vescovi pre-
senti emerge una propensione per la “linea Lazzati” e si suggerisce di 
riprendere LG 31 quale prospettiva capace di dire lo specifico laicale. 
L’esortazione postsinodale Christifideles laici (CfL) conferma autore-
volmente questa scelta: viene riaffermato che l’indole peculiare dei lai-
ci è legata alla secolarità, da intendersi «teologicamente e non solo so-
ciologicamente» (CfL n. 4), anche se si colgono alcuni correttivi dovuti 
alla sottolineatura decisa della radice battesimale dell’identità dei laici 
e il riferimento alla fondazione cristologica della identità di ogni cristia-
no (CfL n. 15), nella prospettiva del cap. II di LG. Il riconoscimento 
dell’uguale dignità di tutti i cristiani si coniuga con la riaffermazione 
dello specifico degli “stati di vita”. La vera novità del documento è rin-

PROPOSTA EDUCATIVA 2/09 PROPOSTA EDUCATIVA 2/09



52 53

tracciabile nell’ampia trattazione dedicata ai movimenti e associazioni 
laicali, fenomeno che per il suo sviluppo rapido e diffuso segna la vita 
ecclesiale degli anni ‘80 e ‘90 (CfL nn. 29ss), la cui finalità è quella di 
«partecipare responsabilmente alla missione della chiesa, di portare il 
vangelo di Cristo come fonte di speranza per l’uomo e di rinnovamento 
per la società». Privilegiare l’attenzione ai movimenti come luogo di 
formazione e di apostolato dei laici comporta mettere in primo piano i 
legami con la chiesa universale, laddove le associazioni laicali tradizio-
nali privilegiavano in maniera evidente il rapporto con la chiesa locale 
(ACI, AGESCI, FUCI) e il radicamento nel territorio, come diventerà 
evidente negli anni ‘90. 
Tale posizione è stata recentemente ripresa anche da Papa Benedetto 
che, incontrando i partecipanti ad un convegno promosso dal Pontificio 
consiglio dei laici, ha affermato: «Permettetemi […] un’ultima riflessio-
ne riguardante l’indole secolare che è caratteristica dei fedeli laici. Il 
mondo, nella trama della vita familiare, lavorativa, sociale, è luogo teolo-
gico (corsivo nostro n.d.r.), ambito e mezzo di realizzazione della loro 
vocazione e missione (cf. CfL nn. 15ss). Ogni ambiente, circostanza e 
attività in cui ci si attende che possa risplendere l’unità tra la fede e la 
vita è affidato alla responsabilità dei fedeli laici, mossi dal desiderio di 
comunicare il dono dell’incontro con Cristo e la certezza della dignità 
della persona umana. Ad essi spetta di farsi carico della testimonianza 
della carità specialmente con i più poveri, sofferenti e bisognosi, come 
anche di assumere ogni impegno cristiano volto a costruire condizioni 
di sempre maggiore giustizia e pace nella convivenza umana, così da 
aprire nuove frontiere al Vangelo!».

4. La proposta di Lazzati 

Dopo aver delineato il contesto, vogliamo soffermarci ora sulla propo-
sta di Giuseppe Lazzati, considerato maestro e padre della teologia del 
proprium in ambito italiano.
Per teologia del proprium o della secolarità si intende quell’approfondi-
mento teologico che riconosce nell’«indole secolare» ciò che «definisce 
il laico in quanto tale» e ciò che lo differenzia dagli altri cristiani nel 
«modo di essere fedele nell’unità della chiesa». Lazzati, permanendo in 
una propria posizione teologica, le cui radici risalgono al pre-Concilio, 
a più riprese difese l’identità del laicato ponendola in stretta connes-

sione con l’impegno cristiano nelle realtà terrene. Secondo Lazzati, il 
laico «è l’uomo battezzato che, in quanto uomo, attende, da battezzato, 
alla costruzione della città dell’uomo. Egli, in quanto battezzato, at-
tende, da uomo, ossia da costruttore della città dell’uomo, alla costru-
zione della chiesa e alla sua missione evangelizzatrice». Ogni azione 
compiuta con il fine di costruire e di amministrare la città dell’uomo 
rappresenta per il laico un momento dell’impegno secolare affidato da 
Dio all’uomo con il comando: «assoggettate la terra». 
Tra gerarchia e semplici fedeli, cioè, non vi è differenza di dignità e 
identiche sono la missione e la vocazione alla perfezione; diversa inve-
ce è la funzione: i membri della gerarchia «per volontà di Cristo sono 
costituiti dottori e dispensatori dei misteri e pastori per gli altri» (LG 
32), mentre i laici, vivendo nel secolo e implicati negli affari temporali, 

PROPOSTA EDUCATIVA 2/09 PROPOSTA EDUCATIVA 2/09



54 55

«sono da Dio chiamati a contribuire, quasi dall’interno a modo di fer-
mento, alla santificazione del mondo» (ivi, n. 31).
L’impegno genuinamente “secolare” – che rappresenta «un aspetto 
primario, ma sempre particolare, della vita del cristiano laico» ed è 
anche ciò che definisce il proprium della laicità (va da sé che la laicità 
è il proprium del laico) – deve evitare gli errori opposti in cui molti oggi 
cadono: da un lato, i nostalgici della «cristianità», che rimpiangono il 
tempo quando il trono e l’altare, la spada e la croce si sovrapponevano 
(prospettiva ormai superata non solo storicamente, ma anche teologi-
camente); dall’altro, coloro che, scoraggiati dalla crisi dei valori e della 
fede, cercano rifugio in uno spiritualismo disincarnato.
«Si tratta – scriverà Lazzati – di atteggiamenti ancor oggi molto diffusi, 
alla base dei quali sta appunto una non chiara impostazione circa le 
modalità che devono ispirare l’azione dei laici cristiani nelle realtà tem-
porali. A essi – è il caso di precisare – non è chiesto, in prima istanza, di 
convertire il mondo, ma di rimanere fedeli nel pensiero, nell’azione e nel 
metodo, alle esigenze della propria vocazione, se vogliono rendere effica-
ce la loro presenza nel mondo quale sale e lievito del mondo stesso». In 
altre parole – egli spiega – si tratta di dare senso alle stesse realtà tempo-
rali, rispettando la loro legittima autonomia e laicità. Non si può fare un 
uso religioso o confessionale della politica, dell’economia, della scienza, 
delle arti. Dio creatore ha dato alle realtà «secolari» fini, valori, leggi e 
strumenti propri, che non si deducono dalla fede e dalla rivelazione.
Secondo Lazzati, anche nell’eventualità che il cammino della teologia 
portasse alla generale convinzione di dover vedere nella laicità un cari-

sma apparte-
nente a tutta 
la Chiesa, la 
laicità stessa 
r i m a r r e b b e 
«specificata-
mente di co-
loro che chia-
miamo oggi “i 
laici”».
Sulla stessa 
posizione teo-
logica di Laz-
zati troviamo 

anche altri autori. Primo fra tutti A. Oberti suo amico e discepolo. Egli 
sostiene un’ermeneutica dei testi conciliari da cui si evince che il mon-
do e le realtà terrene devono essere pensate «come luogo teologico dello 
specifico della vocazione e della spiritualità del fedele laico». La stessa 
condizione ecclesiale dei fedeli laici «viene radicalmente [...] caratte-
rizzata dalla loro indole secolare». Stigmatizza il modo intimistico di 
concepire il rapporto del laico con le realtà terrene individuando in ciò 
una delle ragioni che hanno portato alla svalutazione della secolarità.
Per quanto riguarda altri Autori, che per l’interpretazione di LG (n. 31) 
possono essere ritenuti molto vicini a Lazzati e ad Oberti, pensiamo 
che sia sufficiente farne un accenno. A. Barruffo afferma che la LG 
«individua nella secolarità la differenza specifica, ciò che caratterizza 
la vocazione e la missione dei laici». A. Bonora parla della regalità del 
laico in senso “specifico” in quanto il laico «accetta, riconosce e vive il 
valore delle cose create». Anche P. Borzomati parla di «uno specifico 
del laico nei confronti del chierico» proprio per essere “zona di frontie-
ra” tra la Chiesa e il mondo. 

4.1 La laicità del laico

Per avere una comprensione piena del termine laicità riferito al laico 
bisogna tenere presente una distinzione di fondo che riguarda il fine e 
il modo dell’impegno secolare. Secondo Lazzati, il fine dell’impegno 
secolare è quello di «costruire la città dell’uomo a misura d’uomo»; il 
modo è quello «da cristiani». Stabilita questa distinzione, ne consegue 
che il discorso sulla laicità non interessa direttamente il fine della vo-
cazione dei laici, bensì il modo attraverso il quale essi raggiungono la 
santità. A sua volta, il modo non è quello occasionalmente, estrinse-
camente o arbitrariamente determinato dalle condizioni sociologiche 
dell’esistere, ma deriva dal rapporto tra «sequela di Cristo e impegno 
secolare». E ciò grazie alla redenzione di Cristo che ha ridonato all’uo-
mo la capacità «di operare sulla realtà creata in obbedienza al Crea-
tore». Sotto tale prospettiva cristologica il modo di vivere l’impegno 
secolare è intrinseco al vivere «da cristiani».
Pertanto, con “laicità del laico” non si deve intendere una maniera in-
determinata, soggettiva ed extraecclesiale di vivere l’impegno secolare. 
Tale impegno, infatti, nasce da un’esistenza sintonizzata su Cristo e si 
attua attraverso la Chiesa. Di conseguenza, il modo stesso di vivere la 
laicità deve improntarsi al rispetto di alcuni criteri metodologici fonda-

PROPOSTA EDUCATIVA 2/09 PROPOSTA EDUCATIVA 2/09



56 57

mentali che Lazzati riassume nella formula «l’unità dei distinti». Con 
tale espressione, egli fissa sostanzialmente due criteri che sono tra loro 
imprescindibili: il criterio dell’unità ed il criterio della distinzione. In 
base al criterio dell’unità – spiegava – va rigettato il dualismo che alcu-
ni introducono tra piano temporale e piano religioso, quasi che la vita 
sociale, professionale, politica non abbia nulla a che vedere con la vita 
di fede. In base al criterio della distinzione va rigettata la confusione tra 
i due piani, temporale e religioso, quasi che la fede si possa identificare 
con la cultura e con la politica. Non è lecito strumentalizzare le realtà 
temporali a fini religiosi, né la fede a fini politici.
Ambedue questi criteri intendono salvaguardare un metodo teologico e 
un modo di vivere l’impegno secolare che rispetti da una parte l’auto-

nomia e il valore della realtà creata e dall’altra la 
fedeltà ai beni religiosi e alla sequela Christi.
Per quanto riguarda l’attuazione della laicità nel-
lo svolgimento dell’impegno secolare, Lazzati 
ricorre al piano della “natura razionale” da lui 
stesso intesa come dominio razionale della istin-
tualità. Per laicità in questo caso si deve inten-
dere l’“essere uomini” nel senso più comune del 
termine cioè “essere ragionevoli”. La laicità si at-
tua sul piano della razionalità umana. Essa cioè 
si colloca sulla linea della valorizzazione cultu-
rale di tutto ciò che «rende possibile la collabora-
zione dialogica con gli uomini del proprio tempo, 
siano essi o no cristiani». Evidentemente, come 
centro e fine dell’impegno culturale c’è l’uomo in 
quanto “animale ragionevole” al quale i laici cri-
stiani offrono «la speranza che li anima e i valori 

che portano dentro».
In altre parole, l’attuazione della laicità avviene mediante il princi-
pio della mediazione. Secondo Lazzati, questo costituisce il vero nodo 
dell’impegno secolare in quanto si tratta di congiungere due realtà di-
stanti e cioè «la categoria della fede e la categoria dell’agire nel mondo 
nel rispetto delle esigenze di entrambe e secondo la logica del distingue-
re per unire».
A sua volta, il principio della mediazione da una parte scorre lungo la 
linea della Lettera a Diogneto, dell’incarnazione, della scelta religiosa, 
dell’essere fermento evangelico e dall’altra esclude la logica dell’aut-

aut, della scelta tra il divino e l’umano, tra la fede e la ragione, tra la 
fede e la costruzione della città dell’uomo, tra i «cristiani della presen-
za» e i «cristiani dell’assenza». Infatti, dietro la logica dell’alternativa 
si nascondono fondamentalmente due errori: per un verso, l’integri-
smo o il clericalismo; per l’altro verso, il naturalismo o il laicismo. È 
ovvio precisare che sia per l’uno che per l’altro non ha alcun senso né 
il principio di mediazione né quello dell’incarnazione. L’integrismo o il 
clericalismo, infatti, non tollerano che l’interezza della verità cristiana 
scenda a patti con i valori umani in un progetto comune di costruzione 
della città dell’uomo. Il naturalismo o il laicismo, invece, non sono af-
fatto convinti che l’ambito del «totalmente altro» possa mischiarsi con 
l’ambito delle realtà temporali.
Per tutte queste ragioni, Lazzati e altri ritengono che il principio della 
mediazione sia un «elemento costitutivo dell’identità cristiana». Scrive 
Lazzati: «Mediare indica, appunto, il “far incontrare”, “congiungere”, 
“tenere insieme” due realtà per sé diverse». Significa avere coscienza 
del senso della distinzione e del senso dell’unità. Per questo la laicità 
dipende dalla capacità di mediazione. La forza di mediazione misura 
il grado di laicità. Pertanto, poiché il laico ha come vocazione specifica 
quella di trattare le cose temporali 
e di ordinarle secondo Dio, egli do-
vrà contrassegnare il proprio impe-
gno secolare mediante la capacità 
di mediazione e di «messa in atto di 
tutte le possibilità cristiane ed evan-
geliche nascoste, ma già presenti e 
operanti nelle realtà del mondo».
«Guai – scriveva –, se la cultura 
cristiana non venisse costruita at-
traverso un processo di mediazione 
culturale. Vorrebbe dire condan-
narla (e anche svuotarla) in un fis-
sismo di principi ideali, incapaci di 
misurarsi con la dinamica del dive-
nire storico, perché non incarnata 
nel qui e ora di una determinata 
situazione. Sicché è proprio della 
mediazione culturale dare l’idea di 
una via, di un cammino da percor-

la spiritualità 

del laico

cristiano,

secondo Lazza-

ti, è quella

dell’Incarnazio-

ne: la «spirituali-

tà della strada»

PROPOSTA EDUCATIVA 2/09 PROPOSTA EDUCATIVA 2/09



58 59

rere per costruire un’autentica cultura cristiana che ha sempre la for-
za e l’efficacia di passare dall’ideazione alla realtà».
Perché, dunque, riferire la laicità al laico e non a tutta la Chiesa? Non 
perché si voglia rinnegare la «dimensione secolare» di tutta la Chiesa, 
bensì perché si vuole rispettare l’identità del laico e la sua specifica 
vocazione-missione. Qualora la laicità venisse riferita a tutta la Chiesa 
non si aggiungerebbe nulla alla conoscenza della sua natura, ma piut-
tosto si finirebbe per esporre la componente laicale al rischio di perdere 
la propria corretta e autentica laicità nella Chiesa ed ecclesialità nel 
mondo.
Si spiega dunque perché Lazzati abbracciò subito con convinzione la 
«scelta religiosa», che negli anni ‘70 la Chiesa italiana fece sotto la gui-
da di Paolo VI, assecondato dall’Azione Cattolica di Vittorio Bachelet. 
La «scelta religiosa» non fu mai sinonimo di fuga dalle realtà tempora-
li, non doveva portare i fedeli laici a rinchiudersi in sacrestia; spingeva 
piuttosto la Chiesa intera a farsi presente in ogni campo dell’impegno 
temporale, restando però sul piano religioso ed etico che le è proprio: 
annunziando la Parola, comunicando la vita divina con i sacramenti, 
testimoniando la fede nel cuore dei problemi dell’uomo attraverso la 
diaconia della carità. La «scelta religiosa», cioè, rispondeva ad un’esi-
genza pastorale molto sentita: dopo che il Concilio aveva fortemente 
sottolineato la natura essenzialmente religiosa (non politica, economi-
ca o sociale) della Chiesa e della sua missione, si avvertiva la necessi-
tà che la Chiesa italiana recuperasse la piena libertà evangelica, dopo 
l’esperienza del collateralismo con la Democrazia Cristiana, durato 
anni a causa di circostanze storiche straordinarie.

4.2 La formazione dei laici 

Le nuove riflessioni teologiche non potevano non avere una ricaduta 
sul piano dell’impegno pastorale della Chiesa. E infatti Lazzati non 
cessò mai d’insistere sul dovere della comunità cristiana di formare i 
fedeli laici alla «sintesi» tra spiritualità e professionalità. È immaturità 
– diceva – vivere divisi in se stessi. Non ha senso che un cristiano viva il 
proprio lavoro, la propria professione, senza infondervi un’anima; op-
pure che viva la propria fede nel chiuso del tempio, senza testimoniarla 
per le vie del mondo.
In altre parole, la spiritualità del laico cristiano, secondo Lazzati, è 
quella dell’Incarnazione: la «spiritualità della strada» (B. Sorge), sinte-

si tra contemplazione e azione, tra «preghiera diffusa» nella vita quo-
tidiana (non solo la «preghiera pregata» dei momenti forti) e attività 
lavorativa. Proprio per questo, circa la formazione di laici cristiani ma-
turi, Lazzati non trascurava mai di porre l’accento sulla necessità di 
una seria professionalità, non meno che su quella della preghiera. Non 
basta essere «uomini pii» per essere bravi politici o bravi imprenditori; 
come non basta essere bravi professionisti per essere buoni cristiani. 
Certo, la pietà è essenziale, ma la professionalità (il mettere a frutto i 
talenti ricevuti) lo è altrettanto, se si vuole offrire una testimonianza 
credibile del mistero cristiano: nella sintesi tra preghiera e azione seco-
lare sta la spiritualità «specifica» dei laici. 

Aa.Vv. (1986), I laici nella Chiesa, Leumann (TO).
Aa.Vv. (1977), Laicità problemi e prospettive, Milano.
Aa.Vv. (1981), Per una pastorale che si rinnova, Leumann (TO).
Aa.Vv. (1987), Dossier sui laici, Brescia.
Aa.Vv. (1987), Laicità e vocazione dei laici, Cinisello Balsamo (MI).
G. Angelini-G. Ambrosio (1987), Laico e cristiano. La fede e le condizioni comuni del vivere, Genova.
G. Canobbio (1992), Laici o cristiani? Elementi storico-sistematici per una descrizione del cristiano laico, Brescia.
Y. Congar (1966), Per una teologia del laicato, Brescia.
B. Forte (1986), Laicato e laicità. Saggi ecclesiologici, Casale Monferrato (AL).
G. Lazzati (1962), Maturità del laicato, Brescia.
Id. (1985), Laicità e impegno cristiano nelle realtà temporali, Roma.
Id. (1986), Per una nuova maturità del laicato, Roma.
Id. (19899), La città dell’uomo. Costruire da cristiani la città dell’uomo a misura d’uomo, Roma.
Id. (2007), Laici secondo il Vangelo, Roma.

Bibliografia

PROPOSTA EDUCATIVA 2/09 PROPOSTA EDUCATIVA 2/09


