CAPITOLO/2 Antonio Mastantuono

LA PROPOSTA DI LAZZATI

iuseppe Lazzati (Milano, 22 giugno 1909 - 18 maggio 1986) non

¢ stato solo un professore. Ha vissuto cio che ha insegnato. A

lui si addice bene quanto scrisse Paolo VI: «Iuomo contempo-
raneo ascolta piu volentieri i testimoni che 1 maestri [...] o se ascolta
1 maestri lo fa perché sono dei testimoni» (Evangelii nuntiandi n. 41).
A cent’anni dalla nascita, e a piu di venti dalla morte, LLazzati rimane
tuttora maestro indiscusso e testimone vero di laicita, di quella sintesi
tra spiritualita e professionalita che il Concilio Vaticano II addita ai
fedeli laici come condizione essenziale per compiere la loro vocazione
e missione nella Chiesa e nella societa.
La riflessione circa la presenza e il ruolo del laico nella Chiesa e nel
mondo resta tra gli aspetti piu significativi del suo pensiero e della sua
opera all’'interno della comunita cristiana italiana, in quel periodo fe-
condo che ¢ stato il postconcilio; la sua figura appare un fulgido esem-
pio di fedelta alla chiesa e all’'uomo.
I1 presente contributo vuol essere una disamina, all’'interno del pit am-
pio dibattito sul laico e sulla laicita, di come LLazzati abbia concorso
all’elaborazione, alla luce del dettato conciliare, di quel pensiero inteso
a ridare al laico di oggi il posto che gli compete come battezzato nella
Chiesa e come credente nella societa.
Una rapida ricognizione della storia della chiesa e dell’ecclesiologia co-
stituisce il portale da attraversare per poter cogliere la proposta di Giu-
seppe Lazzati circa la concezione del laico e della laicita. Una lettura
critica della storia permette di evitare processi di sacralizzazione delle

PROPOSTA EDUCATIVA 2/09 43



forme ricevute dal passato e di eludere tentativi di ritorno e di appello
a una tradizione che ha visto numerose evoluzioni e cambiamenti nel
corso dei secoli.

1. L'identitd negata

Che cosa ¢ avvenuto tra il 96-98 d.C., quando ¢ apparso il termine
laico, e il XX secolo? Come (e perché) si ¢ passati da una chiesa che
vedeva tutti i cristiani come soggetti di un processo di evangelizza-
zione allargato e diffuso — come era nel Nuovo Testamento — a una
situazione di marginalizzazione effettiva dei laici, quale si € data per
lunghi secoli? Perché la storia del cristianesimo ¢ storia di marginaliz-
zazione e di oblio dei laici? Perché due millenni di “identita negata”?
Possiamo individuare alcune svolte, alcuni tornanti, nei quali si coglie
I’evoluzione dei modelli di interpretazione della missione della chiesa
e delle relazioni intra-ecclesiali che si ripercuotono sui laici. .
Il primo momento di svolta ¢ databile tra il quarto e il sesto secolo. E
il momento in cui il cristianesimo diventa un fenomeno di massa; si
delinea «una simbiosi con la societa temporale» (Congar) e la perdita
della caratteristica dimensione escatologica: essere soggetti sociali ed
essere cristiani viene progressivamente a coincidere. Alla preceden-
te contrapposizione tra i credenti in Cristo e il mondo si sostituisce
gradatamente una distinzione intraecclesiale tra due diversi gruppi di
cristiani: 1 monaci, considerati come i veri spirituali, e i laici, impe-
gnati nel mondo. Alla sovraesaltazione dei primi si accompagna una
diminuita considerazione di coloro che vivono le loro relazioni abituali
nella societa, nel mondo del lavoro, nella famiglia secondo legami di
sangue. In questo stesso periodo avviene anche una nuova forma di
istituzionalizzazione di chiesa, con I'evangelizzazione delle campagne
e la strutturazione di parrocchie rurali. Si diffonde in questa fase an-
che una visione fortemente sacrale del ministro ordinato. Sempre piu
si sviluppa I'idea che il ministro ordinato sia sacerdote, cio¢ mediatore
tra Dio e 'uomo, con conseguente indebolimento e perdita dell’idea di
“sacerdozio comune”, vissuto nella vita quotidiana nel dono di sé agli
altri per amore. Si fa sempre piu strada 'idea, tradizionale nelle altre
religioni, di una distinzione netta tra sacro e profano, tempi sacri e
tempi profani, luoghi sacri e luoghi profani, persone sacre e persone
profane. Anche se i laici in questo periodo sono ancora attivi e offrono

44 PROPOSTA EDUCATIVA 2/09

un contributo specifico alla vita della chiesa (I'imperatore che convoca
1 concili; 1 grandi maestri di dottrina laici; la partecipazione dei laici alla
designazione dei vescovi; la presenza nei concili e nei sinodi locali di
una componente laicale), si iniziano a percepire i primi fattori di mar-
ginalizzazione.

Una seconda fase ¢ quella della chiesa medievale, incentrata intorno a
una visione piramidale della societa e della realta ecclesiale, nella qua-
le i laici, che esercitano attivita considerate profane secondo un pro-
nunciato dualismo sacro-mondano, sono collocati all’'ultimo gradino di
una scala gerarchica che vede al primo posto i monaci, quando viene
assunta come criterio di sistematizzazione la possibilita di perfezione
spirituale, oppure il clero, quando si sceglie di privilegiare I'esercizio
dell’autorita. Sono famose le parole di Graziano nelle Decretali che
sentenzia: «Ci sono due tipi di cristiani (duo genera christianorum). 11
primo, in quanto incaricato di un servizio divino e dedito alla contem-
plazione e all’orazione, € conveniente che stia lontano da ogni tumulto
delle cose temporali. Di esso fanno parte i chierici e coloro che sono
dedicati a Dio e cio¢ i religiosi. [...] Laltro tipo di cristiani € costituito
dai laici, dal greco laés, che in latino significa popolo. A costoro ¢ per-
messo possedere beni temporali, ma solo per I'uso. Non ¢’€ nulla di pit
meschino che disprezzare Dio per la ricchezza. A costoro € concesso
sposarsi, coltivare la terra, giudicare tra uomo e uomo, trattare cause
in tribunale, deporre offerte sull’altare, pagare le decime: cosi potran-
no salvarsi, se pero eviteranno il vizio e faranno del bene». Questo non
esclude che si diano anche in questa fase forme di protagonismo lai-
cale: il movimento francescano, nella sua fase fondativa; 1 movimenti
spirituali e pauperistici di riforma (valdesi, umiliati, catari, patarini),
dove uomini € donne chiedono spazi per I'evangelizzazione e la par-
tecipazione ecclesiale attiva. Questi movimenti e desideri partecipativi
trovano nella Riforma protestante e in LLutero un momento fecondo di
recezione.

E questa ¢ la terza fase su cui soffermarsi. Rileggendo la Prima Lettera
di Pietro, Lutero evidenzia la chiamata di tutti i cristiani al sacerdozio,
un sacerdozio nella vita. Su questa base vengono quindi ripensate le
relazioni intracclesiali e lo stesso ministero del pastore. LLa risposta
del Concilio di Trento, in chiave sostanzialmente contrappositiva, con-
sistera nell’evidenziare il potere sacro detenuto dai soli sacerdoti, in
rapporto ad un’ecclesiologia di forte impronta sacramentale e di altret-
tanto forte centralita data al principio eucaristico.

PROPOSTA EDUCATIVA 2/09 45



I laici sono coloro a cui «non ¢ affidata alcuna parte nelle funzioni ec-
clesiali», come sosterra il Bellarmino; laico diventa, di fatto, sinonimo
di «<non appartenente» € «<non competente», soggetto passivo, minoren-
ne, esposto all’influsso negativo del mondo. Anche in questo periodo
rimangono alcuni spazi nei quali i laici possono esercitare una propria
funzione specifica di catechesi e di assistenza (compagnie, scuole, con-
fraternite, servizi di assistenza), anche se tali apporti — essenziali per
la formazione dei singoli — non sono influenti in
ordine alla configurazione complessiva di chie-
sa, né in rapporto agli orientamenti del corpo
ecclesiale. Llecclesiologia post-tridentina ci con-
segna una visione della realta che contrappone
due sfere nettamente separate, da un lato la chie-
sa, dall’altro il mondo, a cui corrispondono due
gruppi di cristiani: lo stato clericale (e quello mo-
nastico ad esso assimilato) e il laicato.
Anche se non sono mancate voci profetiche,
come quella di A. Rosmini che sosteneva il prin-
cipio del sacerdozio comune dei fedeli per una
comunita ecclesialmente unita a Cristo median-
te 'unita sacerdotale di clero e popolo (cf. Delle
cinque piaghe della Santa Chiesa), bisognera giun-
gere alla fine dell’Ottocento, quando la coscien-
za che il mondo operaio si sta progressivamente
staccando dalla vita ecclesiale spinge a una di-
versa considerazione dei laici € della loro espe-
rienza di fede. Leone XIII chiama i laici ad un
nuovo coinvolgimento, quali mediatori tra due
mondi lontani: «ponti tra la chiesa e il mondo».
I laici sono ancora un soggetto ecclesialmente
povero, dipendente dal clero e dalla gerarchia,
che offre le indicazioni per agire in quel mondo
in cui questa non puo direttamente agire, ma il
loro apporto comincia ad essere riconosciuto e ritenuto necessario per
la mediazione di un’offerta di salvezza ad un’umanita ormai lontana
dalla fede. All’inizio del XX secolo il laico ¢ chiamato, su mandato
della gerarchia, a immergersi nella storia per incarnare quanto definito
di principio dal clero; 'azione laicale viene pensata nell’orizzonte di
uno spirituale che discende e si incarna nel materiale-temporale. Per

46 PROPOSTA EDUCATIVA 2/09

quanto riguarda I’azione nel mondo temporale da cristiani, il singolo
¢ responsabile in prima persona, senza un coinvolgimento della realta
ecclesiale.

La vera svolta ¢ rintracciabile nella teologia degli anni ‘30-‘S0 del No-
vecento, a cui si accompagna un cambiamento di tipo pastorale: si dif-
fondono associazioni laicali che propongono percorsi formativi (I’Azio-
ne Cattolica in Italia, la JOC in Francia) e si diffonde la necessita di
formare la coscienza dei laici perché possano assumere con autonomia
e responsabilita il compito loro proprio.

E il tempo della “teologia del laicato”: si comincia a pensare in modo
autonomo il tema dei laici, soprattutto sulla base della vocazione bat-
tesimale, come avviene in particolare nell’opera cardine di questo pe-
riodo, gli Jalons pour une théologie du laicat di Y. M. Congar. Anche se
la definizione di laico € in negativo («Il laico non ¢ un chierico, né un
monaco»), anche se le identita sono definite in base ai campi di azione
(laico: temporale, gerarchia: spirituale = chiesa), viene riconosciuta
finalmente la soggettualita dei laici e il fatto che essi sono portatori di
una specifica forma di soggettivita cristiana, non negabile, non soppri-
mibile, non dimenticabile.

2. Nvovi scenari: il Concilio Vaticano Il

Alle soglie del Vaticano 11, la teologia del laicato, pur animata dall’idea
di riscatto dalla subordinazione, rimane legata a un’impalcatura con-
cettuale incentrata sull’idea di cristianita, con una netta separazione
tra chiesa e societa, sacro e profano, Regno e mondo.

Sara il concilio a operare una vera svolta, una rivoluzione copernicana
del modello ecclesiologico complessivo, all’interno del quale si dara una
riflessione innovativa sull’essere laici.

I1 Vaticano II ¢ il primo concilio della storia che dedica un documento,
Apostolicam Actuositatem (AA4), alla vocazione e missione dei laici. Il
tema ¢ frequentemente avvicinato nei testi conciliari (14 documenti
conciliari su 16) anche se il concilio non matura un’idea organica € uni-
voca della questione. Gli studiosi individuano nel concilio piu teologie
del laicato, sostanzialmente riconducibili a due grandi filoni interpreta-
tivi: un primo blocco che comprende 44 € il quarto capitolo di Lumen
Gentium (L.G); un secondo individuabile nel secondo capitolo di LG e in

Gaudium et Spes (GS) .

PROPOSTA EDUCATIVA 2/09 47



LLa prima posizione ripresenta sostanzialmente la teologia del laicato
degli anni ‘S0, nell’orizzonte di un’ecclesiologia che appare piu “datata”.
11 proprium dei laici & colto, come mostra LG, nell’'indole secolare: «Per
loro vocazione, € proprio dei laici cercare il Regno di Dio trattando le
cose temporali e ordinandole secondo Dio» (n. 31). 44 puntualizza ul-
teriormente: «E compito di tutta la chiesa lavorare affinché gli uomini
siano resi capaci di ben costruire tutto I'ordine temporale e di ordinarlo
a Dio per mezzo di Cristo. Spetta ai pastori enunciare con chiarezza i
principi circa il fine della creazione e I'uso del mondo, dare aiuti morali
e spirituali affinché I'ordine temporale venga instaurato in Cristo. Bi-
sogna che 1 laici assumano I'instaurazione dell’ordine temporale come
compito proprio ed in esso, guidati dalla luce del vangelo e dal pensiero
della chiesa € mossi da carita cristiana, operino direttamente € in modo
concreto» (n. 7).

E ancora ben eviden-
te in questo testo la
separazione tra due
sfere — il temporale e
lo spirituale, la chie-
sa e la societa, il Re-
gno ¢ il mondo —, an-
che se prezioso ¢ il
riconoscimento, dopo
secoli di oblio, della
soggettualita laicale: i
laici hanno il compito
di manifestare I'imma-
nenza e storicita del cristianesimo traducendo I'ideale cristiano nella
mutevolezza delle condizioni storiche. Ma ¢ 'orizzonte ecclesiologico
complessivo che € sostanzialmente povero, per il tipo di missione che
concepisce € per la debolezza dei processi comunicativi unidirezionali
che presenta. Il laico, per quanto responsabile e competente, € sempre
pensato come destinatario di un annuncio che deve ricevere dall’altro
che ¢ il clero. Al laico spetta un compito applicativo, non di discerni-
mento che possa aprire ulteriori piste all’identita ecclesiale.

La seconda prospettiva € davvero innovativa se rapportata alla visione
del II millennio, nuova nella riscoperta e riacquisizione consapevole
dell’eredita neotestamentaria. In questi testi non si parla esplicitamente
di laici, ma essi costituiscono il fondamento teologico per una riflessio-

48 PROPOSTA EDUCATIVA 2/09

ne nuova sui laici come soggetti co-costituenti, cioe costituenti insieme,
la chiesa. La chiave di volta della riflessione ¢ data da una nuova com-
prensione del Regno di Dio, con un superamento dell’ottica individuali-
stica e ultraterrena e un recupero della chiave escatologico-apocalittica
della signoria di Dio che irrompe nella storia per donarle compimento,
e una nuova articolazione della triade Regno di Dio-mondo-chiesa. Il
secondo capitolo di LG aggiunge a questa visione un dato qualifican-
te: il recupero del sacerdozio comune, da vivere come culto a Dio nel
dono di se stessi agli altri, nella professione, nelle
relazioni amicali e di coppia, nelle scelte politi-
che e nelle scelte economiche. Sono tutti atti di
un culto, di un esercizio di un sacerdozio che si
vive, prima ancora che nei sacramenti, nella re-
alta della vita. Il mondo ¢ il luogo di storicizza-
zione della signoria di Dio e di pienezza di vita
per tutti gli uomini; il Regno si realizza, laddove
gli uomini nella loro coscienza e nelle loro rela-
zioni, vivono secondo giustizia, pace, fraternita.
Questi sono i segni del Regno: comunione con
Dio e comunione e armonia tra gli uomini. La
chiesa non ¢ piul pensata come sfera giustapposta
al mondo, posta davanti al mondo, ma ¢ chiesa
nel mondo, ¢ quella parte del’'umanita che ha
accolto la venuta del Regno nella professione di
fede in Gesu. La chiesa di GS ¢ una Chiesa che si
sa tutta relativa al Regno e tutta relativa al mon-
do, nel quale esercita la sua missione, sapendo
pero che il Regno avviene anche al di fuori dei
confini della chiesa empirica. E una Chiesa che
sa di essere transeunte, provvisoria all’interno
di questa storia, seppur dotata di una missione
unica in rapporto alla crescita del Regno nella
storia. LLa chiesa ¢ quel popolo che assume con consapevolezza la mis-
sione di annunciare il Regno di Dio, sapendo che non € ancora venuto;
quel popolo che assume la missione di anticipare le logiche del Regno,
non solo nella vita sacramentale ma anche in una vita di comunione e
di relazione tra credenti che ¢ significativo segno e strumento perche
ogni uomo possa sentirsi interpellato da questo annuncio. E una chie-
sa consapevole del dovere e della responsabilita di portare I’annuncio

PROPOSTA EDUCATIVA 2/09 49



di Gesu, cosciente della ricchezza della sua vita sacramentale, quale
memoria del Cristo Risorto e anticipo della comunione piena con Dio
nel regno compiuto, che conosce I'importanza della vita comunitaria
quale primo segno visibile della venuta del Regno nell’amore. 11 dono
di sé agli altri, attraverso il lavoro, i rapporti umani e familiari, la vita
politica ed economica, costituisce atto di un culto, esercizio di un sa-
cerdozio che si vive, prima ancora che nei sacramenti, nella realta di
vita. Accanto a questo LG (nn. 10-12) presentera anche il munus regale
e profetico dei cristiani € del popolo di Dio nel suo insieme, sulla base
del dono battesimale. Viene mostrata cosi I'identita di un popolo in cui
tutti sono soggetti attivi e in cui tutti godono di una uguale dignita. An-
che per i laici, finalmente, ¢’¢ uno spazio definito di presenza e parte-
cipazione: sono soggetti che, insieme ai ministri ordinati, costituiscono
chiesa. Essi non hanno bisogno per annunciare il vangelo, che ¢ stato
loro affidato in quanto cristiani, di un mandato o di una delega di poteri
da parte della gerarchia e neanche di norme puntuali su come applica-
re il dettato evangelico alla storia, anche se il magistero ha una funzio-
ne specifica in ordine al garantire I’apostolicita del messaggio cristiano.

3. Il post-Concilio

Gli anni immediatamente dopo il concilio non presentano un’attenzio-
ne particolare al tema del laicato: I’attenzione era rivolta soprattutto
a cogliere le ricadute della dottrina conciliare sulla concezione della
chiesa.

11 dibattito teologico sui laici riprende alla meta degli anni ‘80. L’annun-
cio di un sinodo dedicato alla vocazione e alla missione dei laici nella
chiesa e nel mondo, per il 1987, diventa 'occasione per una ripresa
del dibattito teologico sui laici. Vengono pubblicati — in particolare in
Italia — una serie di studi sull’argomento e si apre un dibattito serrato
nella chiesa italiana intorno a tre diverse posizioni che per certi aspetti
ripropongono i filoni interpretativi gia presenti nel dibattito conciliare,
ampliandone le implicazioni.

Un primo gruppo, a cui appartiene LLazzati, rifacendosi ad A4 e all’idea
inaugurata dalla teologia del laicato nel preconcilio sostengono un pro-
prium dei laici identificato nell’indole secolare e nella missione di or-
dinare le cose del mondo secondo Dio: «Ci sono uomini battezzati,
membri della chiesa, che sono chiamati ad attendere alla costruzione

50 PROPOSTA EDUCATIVA 2,/09

della chiesa e all’evangelizzazione, i ministri ordinati, ci sono poi altri
uomini membri della chiesa chiamati ad attendere, da cristiani, alla
costruzione della citta dell’'uomo». Questo non esclude che 1 laici ab-
biano un’azione all’interno della realta ecclesiale, ma essa ¢ secondaria
rispetto all’indole propria che € nell’ordinare le cose del mondo a Dio.
La seconda prospettiva € quella formulata dalla «scuola teologica di
Milano», da Pino Colombo, Gianni Ambrosio, oggi da Marco Vergotti-
ni, sintetizzabile nell’espressione «il laico € un cristiano e basta». Sulla
base della visione del cristiano e della chiesa del secondo capitolo di
LG si tratta di «<inverare la figura del laico» nella figura del cristiano, di
prendere congedo dallo stesso termine “laico” per parlare unicamente
di christifideles, di riferirsi alla vocazione cristiana fout court. Linter-
rogativo sullo specifico laicale ¢ considerato questione da affrontarsi
sul solo piano pastorale, senza che alla domanda sia riconosciuta rile-
vanza teologica e teoretica. Ma ¢ solo un problema pratico? Perché la
maggioranza dei cristiani sono laici?

Una terza ipotesi interpretativa € stata elaborata da Bruno Forte, Se-
verino Dianich, e sostenuta in parte da Giacomo Canobbio. Secondo
questi autori i laici hanno qualcosa di specifico da offrire per delineare
la realta e I'identita ecclesiale e vanno percio sottoposte a verifica cri-
tica le relazioni intraecclesiali e le modalita di esercizio della missione
di chiesa nel suo complesso per cogliere cosa i laici apportino alla vita
e alla missione di chiesa. Viene proposto e motivato su questa base un
significativo spostamento dalla teologia del laicato alla teologia della
laicita di chiesa.

I1 dibattito, molto acceso e vivace, tra questi tre orientamenti occupe-
ra due anni della vita della chiesa italiana, fino alla celebrazione del
sinodo dei vescovi del 1987. Gia durante il dibattito tra i vescovi pre-
senti emerge una propensione per la “linea Lazzati” e si suggerisce di
riprendere LG 31 quale prospettiva capace di dire lo specifico laicale.
Lesortazione postsinodale Christifideles laici (CfL) conferma autore-
volmente questa scelta: viene riaffermato che I'indole peculiare dei lai-
ci ¢ legata alla secolarita, da intendersi «teologicamente € non solo so-
ciologicamente» (CfL n. 4), anche se si colgono alcuni correttivi dovuti
alla sottolineatura decisa della radice battesimale dell’identita dei laici
e il riferimento alla fondazione cristologica della identita di ogni cristia-
no (CfL n. 15), nella prospettiva del cap. II di LG. Il riconoscimento
dell’'uguale dignita di tutti i cristiani si coniuga con la riaffermazione
dello specifico degli “stati di vita”. LLa vera novita del documento € rin-

PROPOSTA EDUCATIVA 2/09 5]



tracciabile nell’ampia trattazione dedicata ai movimenti e associazioni
laicali, fenomeno che per il suo sviluppo rapido e diffuso segna la vita
ecclesiale degli anni ‘80 e ‘90 (CfL nn. 29ss), la cui finalita ¢ quella di
«partecipare responsabilmente alla missione della chiesa, di portare il
vangelo di Cristo come fonte di speranza per 'uomo e di rinnovamento
per la societa». Privilegiare I'attenzione ai movimenti come luogo di
formazione e di apostolato dei laici comporta mettere in primo piano i
legami con la chiesa universale, laddove le associazioni laicali tradizio-
nali privilegiavano in maniera evidente il rapporto con la chiesa locale
(ACI, AGESCI, FUCI) e il radicamento nel territorio, come diventera
evidente negli anni ‘90.

Tale posizione ¢ stata recentemente ripresa anche da Papa Benedetto
che, incontrando i partecipanti ad un convegno promosso dal Pontificio
consiglio dei laici, ha affermato: «Permettetemi [...] un’ultima riflessio-
ne riguardante 'indole secolare che ¢ caratteristica dei fedeli laici. 11
mondo, nella trama della vita familiare, lavorativa, sociale, € luogo teolo-
gico (corsivo nostro n.d.r.), ambito e mezzo di realizzazione della loro
vocazione e missione (cf. CfL nn. 15ss). Ogni ambiente, circostanza e
attivita in cui ci si attende che possa risplendere I'unita tra la fede e la
vita € affidato alla responsabilita dei fedeli laici, mossi dal desiderio di
comunicare il dono dell’incontro con Ciristo e la certezza della dignita
della persona umana. Ad essi spetta di farsi carico della testimonianza
della carita specialmente con i piul poveri, sofferenti e bisognosi, come
anche di assumere ogni impegno cristiano volto a costruire condizioni
di sempre maggiore giustizia e pace nella convivenza umana, cosi da
aprire nuove frontiere al Vangelo!».

4. La proposta di Lazzati

Dopo aver delineato il contesto, vogliamo soffermarci ora sulla propo-
sta di Giuseppe Lazzati, considerato maestro e padre della teologia del
proprium in ambito italiano.

Per teologia del proprium o della secolarita si intende quell’approfondi-
mento teologico che riconosce nell’«indole secolare» cio che «definisce
il laico in quanto tale» e cio che lo differenzia dagli altri cristiani nel
«modo di essere fedele nell’'unita della chiesa». LLazzati, permanendo in
una propria posizione teologica, le cui radici risalgono al pre-Concilio,
a piu riprese difese 'identita del laicato ponendola in stretta connes-

52 PROPOSTA EDUCATIVA 2/09

sione con I'impegno cristiano nelle realta terrene. Secondo Lazzati, il
laico «& I'uomo battezzato che, in quanto uomo, attende, da battezzato,
alla costruzione della citta dell’'uomo. Egli, in quanto battezzato, at-
tende, da uomo, ossia da costruttore della citta dell’'uomo, alla costru-
zione della chiesa e alla sua missione evangelizzatrice». Ogni azione
compiuta con il fine di costruire e di amministrare la citta dell’'uomo
rappresenta per il laico un momento dell’'impegno secolare affidato da
Dio all’'uomo con il comando: «assoggettate la terra».

Tra gerarchia e semplici fedeli, cio¢, non vi & differenza di dignita e
identiche sono la missione e la vocazione alla perfezione; diversa inve-
ce ¢ la funzione: i membri della gerarchia «per volonta di Cristo sono
costituiti dottori € dispensatori dei misteri e pastori per gli altri» (LG
32), mentre i laici, vivendo nel secolo e implicati negli affari temporali,

i //zsz



«sono da Dio chiamati a contribuire, quasi dall’interno a modo di fer-
mento, alla santificazione del mondo» (ivi, n. 31).
Limpegno genuinamente “secolare” — che rappresenta «un aspetto
primario, ma sempre particolare, della vita del cristiano laico» ed ¢
anche cio che definisce il proprium della laicita (va da sé che la laicita
¢ il proprium del laico) — deve evitare gli errori opposti in cui molti oggi
cadono: da un lato, i nostalgici della «cristianita», che rimpiangono il
tempo quando il trono e 'altare, la spada e la croce si sovrapponevano
(prospettiva ormai superata non solo storicamente, ma anche teologi-
camente); dall’altro, coloro che, scoraggiati dalla crisi dei valori e della
fede, cercano rifugio in uno spiritualismo disincarnato.
«Si tratta — scrivera LLazzati — di atteggiamenti ancor oggi molto diffusi,
alla base dei quali sta appunto una non chiara impostazione circa le
modalita che devono ispirare ’azione dei laici cristiani nelle realta tem-
porali. A essi — ¢ il caso di precisare — non ¢ chiesto, in prima istanza, di
convertire il mondo, ma di rimanere fedeli nel pensiero, nell’azione e nel
metodo, alle esigenze della propria vocazione, se vogliono rendere effica-
ce la loro presenza nel mondo quale sale e lievito del mondo stesso». In
altre parole — egli spiega — si tratta di dare senso alle stesse realta tempo-
rali, rispettando la loro legittima autonomia e laicita. Non si puo fare un
uso religioso o confessionale della politica, dell’economia, della scienza,
delle arti. Dio creatore ha dato alle realta «secolari» fini, valori, leggi e
strumenti propri, che non si deducono dalla fede e dalla rivelazione.
Secondo L.azzati, anche nell’eventualita che il cammino della teologia
portasse alla generale convinzione di dover vedere nella laicita un cari-
sma apparte-

nente a tutta
la Chiesa, la
laicita stessa
rimarrebbe
«specificata-
mente di co-
loro che chia-
miamo oggi “i
laici”».

Sulla stessa
posizione teo-
logica di Laz-

zati troviamo

54 PROPOSTA EDUCATIVA 2/09

anche altri autori. Primo fra tutti A. Oberti suo amico e discepolo. Egli
sostiene un’ermeneutica dei testi conciliari da cui si evince che il mon-
do e le realta terrene devono essere pensate «come luogo teologico dello
specifico della vocazione e della spiritualita del fedele laico». La stessa
condizione ecclesiale dei fedeli laici «viene radicalmente [...] caratte-
rizzata dalla loro indole secolare». Stigmatizza il modo intimistico di
concepire il rapporto del laico con le realta terrene individuando in cio
una delle ragioni che hanno portato alla svalutazione della secolarita.
Per quanto riguarda altri Autori, che per I'interpretazione di LG (n. 31)
possono essere ritenuti molto vicini a LLazzati e ad Oberti, pensiamo
che sia sufficiente farne un accenno. A. Barruffo afferma che la LG
«individua nella secolarita la differenza specifica, cio che caratterizza
la vocazione e la missione dei laici». A. Bonora parla della regalita del
laico in senso “specifico” in quanto il laico «accetta, riconosce € vive il
valore delle cose create». Anche P. Borzomati parla di «uno specifico
del laico nei confronti del chierico» proprio per essere “zona di frontie-
ra” tra la Chiesa e il mondo.

4.1 la lvicita del lnico

Per avere una comprensione piena del termine laicita riferito al laico
bisogna tenere presente una distinzione di fondo che riguarda il fine e
il modo dell'impegno secolare. Secondo Lazzati, il fine dell’'impegno
secolare ¢ quello di «costruire la citta del’'uomo a misura d’uomo»; il
modo ¢ quello «da cristiani». Stabilita questa distinzione, ne consegue
che il discorso sulla laicita non interessa direttamente il fine della vo-
cazione dei laici, bensi il modo attraverso il quale essi raggiungono la
santita. A sua volta, il modo non ¢ quello occasionalmente, estrinse-
camente o arbitrariamente determinato dalle condizioni sociologiche
dell’esistere, ma deriva dal rapporto tra «sequela di Cristo e impegno
secolare». E cio grazie alla redenzione di Cristo che ha ridonato all’uo-
mo la capacita «di operare sulla realta creata in obbedienza al Crea-
tore». Sotto tale prospettiva cristologica il modo di vivere I'impegno
secolare ¢ intrinseco al vivere «da cristiani».

Pertanto, con “laicita del laico” non si deve intendere una maniera in-
determinata, soggettiva ed extraecclesiale di vivere I'impegno secolare.
Tale impegno, infatti, nasce da un’esistenza sintonizzata su Cristo e si
attua attraverso la Chiesa. Di conseguenza, il modo stesso di vivere la
laicita deve improntarsi al rispetto di alcuni criteri metodologici fonda-

PROPOSTA EDUCATIVA 2/09 55



mentali che Lazzati riassume nella formula «l'unita dei distinti». Con
tale espressione, egli fissa sostanzialmente due criteri che sono tra loro
imprescindibili: il criterio dell’unita ed il criterio della distinzione. In
base al criterio dell’unita — spiegava — va rigettato il dualismo che alcu-
ni introducono tra piano temporale e piano religioso, quasi che la vita
sociale, professionale, politica non abbia nulla a che vedere con la vita
di fede. In base al criterio della distinzione va rigettata la confusione tra
1 due piani, temporale e religioso, quasi che la fede si possa identificare
con la cultura e con la politica. Non ¢ lecito strumentalizzare le realta
temporali a fini religiosi, né la fede a fini politici.
Ambedue questi criteri intendono salvaguardare un metodo teologico e
un modo di vivere I'impegno secolare che rispetti da una parte 1'auto-
nomia e il valore della realta creata e dall’altra la
fedelta ai beni religiosi e alla sequela Christi.
Per quanto riguarda I’attuazione della laicita nel-
lo svolgimento dell'impegno secolare, l.azzati
ricorre al piano della “natura razionale” da lui
stesso intesa come dominio razionale della istin-
tualita. Per laicita in questo caso si deve inten-
dere I'“essere uomini” nel senso pit comune del
termine cio¢ “essere ragionevoli”. La laicita si at-
tua sul piano della razionalita umana. Essa cioe
si colloca sulla linea della valorizzazione cultu-
rale di tutto cio che «rende possibile la collabora-
zione dialogica con gli uomini del proprio tempo,
siano essi 0 no cristiani». Evidentemente, come
centro e fine dell'impegno culturale ¢’¢ 'uomo in
quanto “animale ragionevole” al quale i laici cri-
stiani offrono «la speranza che li anima e i valori
che portano dentro».
In altre parole, 'attuazione della laicita avviene mediante il princi-
pio della mediazione. Secondo Lazzati, questo costituisce il vero nodo
dell'impegno secolare in quanto si tratta di congiungere due realta di-
stanti e cio¢ «la categoria della fede e la categoria dell’agire nel mondo
nel rispetto delle esigenze di entrambe e secondo la logica del distingue-
re per unire».
A sua volta, il principio della mediazione da una parte scorre lungo la
linea della Lettera a Diogneto, dell’incarnazione, della scelta religiosa,
dell’essere fermento evangelico e dall’altra esclude la logica dell’aut-

56 PROPOSTA EDUCATIVA 2,/09

aut, della scelta tra il divino e I'umano, tra la fede e la ragione, tra la
fede e la costruzione della citta dell’'uomo, tra i «cristiani della presen-
za» € 1 «cristiani dell’assenza». Infatti, dietro la logica dell’alternativa
si nascondono fondamentalmente due errori: per un verso, l'integri-
smo o il clericalismo; per I'altro verso, il naturalismo o il laicismo. E
ovvio precisare che sia per I'uno che per I'altro non ha alcun senso né
il principio di mediazione né quello dell’incarnazione. Lintegrismo o il
clericalismo, infatti, non tollerano che I'interezza della verita cristiana
scenda a patti con i valori umani in un progetto comune di costruzione
della citta dell’'uomo. Il naturalismo o il laicismo, invece, non sono af-
fatto convinti che I’'ambito del «totalmente altro» possa mischiarsi con
I’ambito delle realta temporali.

Per tutte queste ragioni, LLazzati e altri ritengono che il principio della
mediazione sia un «elemento costitutivo dell’identita cristiana». Scrive
Lazzati: «Mediare indica, appunto, il “far incontrare”, “congiungere”,
“tenere insieme” due realta per sé diverse». Significa avere coscienza
del senso della distinzione e del senso dell’unita. Per questo la laicita
dipende dalla capacita di mediazione. LLa forza di mediazione misura
il grado di laicita. Pertanto, poiché il laico ha come vocazione specifica
quella di trattare le cose temporali

e di ordinarle secondo Dio, egli do-

vra contrassegnare il proprio impe-

gno secolare mediante la capacita

di mediazione e di «<messa in atto di

tutte le possibilita cristiane ed evan-

geliche nascoste, ma gia presenti e

operanti nelle realta del mondo».

«Guai - scriveva —, se la cultura

cristiana non venisse costruita at-

traverso un processo di mediazione

culturale. Vorrebbe dire condan-

narla (e anche svuotarla) in un fis-

sismo di principi ideali, incapaci di

misurarsi con la dinamica del dive-

nire storico, perché non incarnata

nel qui e ora di una determinata

situazione. Sicché ¢ proprio della

mediazione culturale dare I'idea di

una via, di un cammino da percor-

PROPOSTA EDUCATIVA 2/09 57



rere per costruire un’autentica cultura cristiana che ha sempre la for-
za e I'efficacia di passare dall’ideazione alla realta».

Perché, dunque, riferire la laicita al laico e non a tutta la Chiesa? Non
perché si voglia rinnegare la «dimensione secolare» di tutta la Chiesa,
bensi perché si vuole rispettare I'identita del laico e la sua specifica
vocazione-missione. Qualora la laicita venisse riferita a tutta la Chiesa
non si aggiungerebbe nulla alla conoscenza della sua natura, ma piut-
tosto si finirebbe per esporre la componente laicale al rischio di perdere
la propria corretta e autentica laicita nella Chiesa ed ecclesialita nel
mondo.

Si spiega dunque perché LLazzati abbraccio subito con convinzione la
«scelta religiosa», che negli anni ‘70 la Chiesa italiana fece sotto la gui-
da di Paolo VI, assecondato dall’Azione Cattolica di Vittorio Bachelet.
La «scelta religiosa» non fu mai sinonimo di fuga dalle realta tempora-
li, non doveva portare i fedeli laici a rinchiudersi in sacrestia; spingeva
piuttosto la Chiesa intera a farsi presente in ogni campo dell'impegno
temporale, restando pero sul piano religioso ed etico che le € proprio:
annunziando la Parola, comunicando la vita divina con 1 sacramenti,
testimoniando la fede nel cuore dei problemi dell'uomo attraverso la
diaconia della carita. LLa «scelta religiosa», cio€, rispondeva ad un’esi-
genza pastorale molto sentita: dopo che il Concilio aveva fortemente
sottolineato la natura essenzialmente religiosa (non politica, economi-
ca o sociale) della Chiesa e della sua missione, si avvertiva la necessi-
ta che la Chiesa italiana recuperasse la piena liberta evangelica, dopo
I’esperienza del collateralismo con la Democrazia Cristiana, durato
anni a causa di circostanze storiche straordinarie.

4.2 la formazione dei laici

Le nuove riflessioni teologiche non potevano non avere una ricaduta
sul piano dell'impegno pastorale della Chiesa. E infatti LLazzati non
cess0 mai d’insistere sul dovere della comunita cristiana di formare i
fedeli laici alla «sintesi» tra spiritualita e professionalita. E immaturita
— diceva — vivere divisi in se stessi. Non ha senso che un cristiano viva il
proprio lavoro, la propria professione, senza infondervi un’anima; op-
pure che viva la propria fede nel chiuso del tempio, senza testimoniarla
per le vie del mondo.

In altre parole, la spiritualita del laico cristiano, secondo Lazzati, &
quella dell’Incarnazione: la «spiritualita della strada» (B. Sorge), sinte-

58 PROPOSTA EDUCATIVA 2/09

si tra contemplazione e azione, tra «preghiera diffusa» nella vita quo-
tidiana (non solo la «preghiera pregata» dei momenti forti) e attivita
lavorativa. Proprio per questo, circa la formazione di laici cristiani ma-
turi, LLazzati non trascurava mai di porre I'accento sulla necessita di
una seria professionalita, non meno che su quella della preghiera. Non
basta essere «uomini pii» per essere bravi politici o bravi imprenditori;
come non basta essere bravi professionisti per essere buoni cristiani.
Certo, la pieta ¢ essenziale, ma la professionalita (il mettere a frutto i
talenti ricevuti) lo & altrettanto, se si vuole offrire una testimonianza
credibile del mistero cristiano: nella sintesi tra preghiera e azione seco-
lare sta la spiritualita «specifica» dei laici.

AaWv. (1986
AaWv. (1977
AaWv. (1981
AaWv. (1987
AnVv. (1987), Laicita e vocazione dei laici, Cinisello Balsamo (MI).

G. ANGELIN-G. AmBrosio (1987), Laico e cristiano. La fede e le condizioni comuni del vivere, Genova.

, [ laici nella Chiesa, Leumann (TO).
, Laicita problemi e prospettive, Milano.
, Per una pastorale che si rinnova, Leumann (TO).

, Dossier sui laici, Brescia.

G. CanoBio (1992), Laici o cristiani? Elementi storico-sistematici per una descrizione del cristiano laico, Brescia.
Y. Concr (1966), Per una teologia del laicato, Brescia.

B. Forte (1986), Laicato e laicita. Saggi ecclesiologici, Casale Monferrato (AL).

G. Lazzani (1962), Maturita del laicato, Brescia.

p. (1985), Laicita e impegno cristiano nelle realta temporali, Roma.

0. (1986), Per una nuova maturita del laicaro, Roma.

(
0. (1989°), La citta dell'womo. Costruire da cristiani la citta dell’womo a misura d’uomo, Roma.
Ip. (2007), Laici secondo il Vangelo, Roma.

PROPOSTA EDUCATIVA 2/09 59



