
1312

Mario Schermi

Le cose della realtà

i fa presto a dire realtà. A questa 
parolina corrisponde ciò che ci è di 
più comune. Il nostro luogo comu-

ne. Lo spazio ed il tempo in cui siamo im-
mersi. Tutto ciò che ci è – adesso – sotto 
mano, sott’occhio, che possiamo control-
lare, presidiare, e in cui... semplicemente 
stiamo. Quasi fosse il contenitore del no-
stro contenuto.
A voler superare tutta questa ordinarietà 
occorrerebbe farsi prossimi, avvicinarsi 
alla realtà. Proprio come facciamo quan-
do vogliamo capirci di più: mettiamo gli 
oggetti a fuoco; accostiamo l’orecchio... 
Bene, e cosa vedremmo/sentiremmo nel 
dettaglio? Vedremmo... cose (le margheri-
te, i bulloni, la mano) e movenze (l’ondeg-
giare, l’avvitare, il carezzare). E accanto, 
anche se quasi invisibili, vedremmo, sen-
tiremmo... cose interne (il numero tre, 
la parola panna, il ricordo del vaso della 
nonna) e movenze interne (il calcolare, il 
desiderare, l’addolorarsi). Tutt’attorno e 
dentro noi ecco che appaiono decine, mi-
gliaia di cose, di movenze... a perdita d’oc-
chio e d’orecchio. Tentando una prima 
grossolana classificazione si potrebbe dire 

che ci sono cose, movenze... che appar-
tengono al mondo fisico-naturale e altre 
che appartengono al mondo umano. Ma 
si prosegua, avremo modo per riprendere 
questa distinzione.
Dopo essere precipitati così prossimi, 
adesso si provi qualche passo indietro, al-
largando solo di un po’ di più il raggio di 
osservazione e ascolto. Dal dettaglio, ecco 
che le cose e le movenze prendono ad in-
contrarsi, a combinarsi... in fatti, ora ester-
ni (l’ondeggiare delle margherite, l’avvitare 
i bulloni, il carezzare della mano...), ora 
interni (il calcolare tre per..., il desiderare 
la panna, l’addolorarsi al ricordo del vaso 
della nonna...). Le cose non sono immobili, 
ferme, incorruttibili... ma sono interessate 
dalle movenze, interne ed esterne, e cam-
biano e si conservano, fatte e rifatte nel di-
venire del mondo.
È abbastanza presumibile che a questo 
punto, riconosciuti i fatti, si venga presi da 
una certa ansia combinatoria, perché si 
intuisce subito che i tentativi di definizio-
ne della realtà sono molto approssimativi, 
cioè, a loro modo, troppo semplicemen-
te definiti. Ma, prima di complessifica-
re..., occorre ancora dilatare l’attenzione. 
Cos’altro c’è oltre le cose e le movenze 

Narrare e Riconoscere. Le pratiche narrative
PER CONOSCERE, MEDIARE, EDUCARE

scalation di ostilità e vendetta. Sempre 
«giustificata» nella ricerca di violenza e 
di «giustizia».

Conclusione: una sfida per l’oggi

Questa difficoltà crea una sfida per la re-
lazione maieutica. Come evitare questo 
atteggiamento di intolleranza e di distrut-
tività contro altri popoli, altre religioni, 
semplicemente contro idee e punti di vista 
diversi dai nostri? Noi riteniamo che l’ap-
plicazione della relazione maieutica nella 
scuola, nella formazione ed anche nei dia-

loghi della vita quotidiana possa radicare 
«il pensiero democratico » come acquisi-
zione culturale.
Nel libro Democrazia e i suoi nemici il 
prof. Robert Dahl della Harvard Univer-
sity propone che «la realtà democratica» 
si fondi su una cultura democratica, cioè 
un modo di relazionarsi in tutte le situa-
zioni della vita quotidiana: lavoro, casa, 
amicizia ed educazione. Ecco: mettiamo 
il nostro impegno e la nostra speranza 
nello sviluppo della relazione maieutica 
per preservare la democrazia e favorire 
la sua espansione nel futuro.

S

Liss J. (2000), L’apprendimento attivo, Armando, Roma.

Bibliografia

PROPOSTA EDUCATIVA 2/10PROPOSTA EDUCATIVA 2/10

R&M/2



1514

intrecciate nei fatti? A ben vedere, ogni 
fatto ha una sua geografia e una sua sto-
ria. Detto altrimenti: ogni fatto accade in, 
ha luogo, è radicato, è situato, è parte di... 
Cioè, non si danno fatti se non in un luogo 
a cui, più o meno (ma inevitabilmente) ap-
partengono. E allora è possibile affermare 
che i fatti, colti nel loro contesto, costitui-
scono un ulteriore frammento della realtà 
che chiameremo: situazione. Definendo: 
la situazione è un pezzo della realtà, co-
stituito dai fatti in un contesto, colti (quelli 
e questo), per così dire, simultaneamente. 
In un altro senso, ovvero nel senso della 
storia, che non si snoda nello spazio (come 
la situazione) ma nel tempo, ogni fatto ha 
un prima, un adesso e, presumibilmente, 
un dopo. Bene, se volessimo cogliere sta-
volta il fatto nello scorrere del tempo, ne 
avremmo uno svolgimento che potremmo 
chiamare sequenza.
Fin qui abbiamo seguito cose e movenze 
esterne nel combinarsi in fatti, a loro vol-
ta, collocati nello spazio (situazioni) e nel 
tempo (sequenze). Ma che ne è delle «cose 
interne» e delle movenze interne?

Volgendo lo sguardo, riflessivamente, nel-
lo scarto, nella frattura che ogni soggetto, 

in quanto inestinguibile differenza, pro-
duce nella realtà si dischiude un altro 
mondo, in cui le cose e le movenze interne 
si combinano in ulteriori fatti interni. An-
che qui, come fuori, ogni fatto ha una sua 
geografia e una sua storia. Qui la geogra-
fia è lo spazio interno in cui i fatti interni 
si combinano. Chiameremo quest’altra 
porzione di realtà: condizione. La dimen-
sione storica interna, dal canto suo, ricol-
loca e comprende i fatti interni nel tempo 
interno, nella sua durata. È qui che la re-
altà prende le forme dell’esperienza.

La scrittura: la realtà in copia (?)

Gli uomini possono stare in tutta questa 
realtà. Come cosa tra le cose. Indifferen-
temente. Ma, come anche altri esseri vi-
venti, possono provare ad apprendere la 
realtà. È in questo momento, in cui pro-
vano ad apprenderla, che della realtà fan-
no segno, riproduzione, rappresentazio-
ne, scrittura. Essendo la «prima realtà» 
perlopiù indifferente, gli uomini appren-
dono la realtà soprattutto come «seconda 

realtà». Ovvero la ricono-
scono innanzitutto a par-
tire dalla sua scrittura. Se 
si comprende la criticità di 
questa origine – per così 
dire – seconda, ecco che si 
fa urgente per gli uomini il 
lavoro/lavorio della cura e 
della responsabilità del se-
gno. Si tratta di prestare 
molta attenzione a questa 
seconda realtà, quasi più 
importante della prima, 
per gli uomini.
Il soggetto nel suo tentati-
vo di avere contezza della 
mondo esterno e del mon-
do interno (R0), ora per 

ammirarli, ora per controllarli, ora per 
modificarli... provvede a farne una copia 

(R1). La copia rende disponibile la realtà, 
la presentifica, la fa pronta per essere at-
traversata dalle (re)azioni del sentire, da 
quelle del pensare e da quelle del mani-
polare.

Le copie, le rappresentazioni, però... non 
sono semplicemente copie! R1 non è R0. 
La rappresentazione è, per così dire, già 
un’altra cosa. Si tratta di una nuova re-
altà. Con la precedente (R0) senz’altro 
mantiene una sua referenzialità. Ma non 
è più... la stessa cosa. Questo scarto, que-
sto differire, anticipa, per così dire, l’ela-
borazione del pensiero già nel momento 
della rappresentazione, sicché della realtà 
nella sua essenzialità, nella sua noumeni-
cità... non rimane che una traccia, forse 
anche dimenticata: qui il riferimento va 
alla riflessione heideggeriana centrata 
sul tema della «dimenticanza dell’esse-
re» quale destino del pensiero occidentale 
(Heidegger, 1935; 1953). Insomma, come 
già ampiamente e densamente argomen-
tato da Kant, della Cosa non rimane che 
un residuo fenomenico, un epifenomeno, 
colto solo in immagine. Di converso, la 
rappresentazione non è solo un’immagi-
ne. È scrittura. È la scrittura di un’altra 
realtà. R1. È la realtà compresa nel nostro 
coglierla.
Soltanto quando la realtà è stata determi-
nata sub specie repræsentationis (R1), ecco 
che prende a divenire oggetto di dominio, 
di disciplina. Per certi versi, si potrebbe 
dire, viene idealizzata: i margini del fe-

nomeno appaiono superati e ci si spinge 
in una super-realtà colta, in uno sforzo 
epistemico, dagli uomini nel sottofondo 
del reale, oppure inventata, in uno sforzo 
poietico, in quanto realtà ulteriore (R2). A 
ciò è costantemente impegnato il lavoro/
lavorio del pensare. 
La realtà così 
r idetermina-
ta (R2) si af-
faccia, più o 
meno prepo-
tentemente al 
mondo... rea-
lizzandosi. Si 
fa prodotto, 
gesto, azione, 
versione, giu-
dizio, interpre-
tazione... (R3) 
fino a tornare 
a confondersi 
con la real-
tà in quanto 
tale (R0) nella 
misura in cui 
cessa di esse-
re destinataria 
di attenzioni 
e intenzioni e 
gli uomini (ri)
prendono a 
starci in mez-
zo, come cose 
tra le cose.

La scrittura 
del racconto

La cadenza dei passaggi dell’apprende-
re e del realizzare non è senz’altro così 
lineare e ordinata, il lavoro/lavorio del 
sentire e del pensare, del nostro corpo e 
della nostra mente, è di gran lunga più 
confuso e intrecciato. Ciò, per un ver-
so, ci consente di evidenziare un primo 

Soltanto

quando la 

realtà è stata 

determinata sub 

specie reprÆsen-

tationis, ecco 

che prende a 

divenire

oggetto

di dominio,

di disciplina.

Per certi versi, 

si potrebbe dire, 

viene idealizzata

PROPOSTA EDUCATIVA 2/10PROPOSTA EDUCATIVA 2/10



16 17

passaggio di realtà (R1), altrimenti con-
fuso come un semplice dato di realtà, un 
trascurabile dato empirico o, di converso, 
come una manifestazione ideale...; per 
l’altro, ci aiuta a riconoscere l’anticipo di 
pensieri, prefigurazioni, impostazioni... 
che, anche se meno mediatamente, fan-
no della rappresentazione già un prodotto 
del sentire e del pensare. In questo senso 
proveremo ad avvicinare la narrazione, 
in quanto forma dello scrivere e del rap-
presentare. La narrazione in quanto R1… 
e, in quanto tale, come prima versione di 
un certo conoscere – tocca riconoscerlo 
– finirà per orientare gli ulteriori investi-
menti di pensiero, che a partire da questa 
realtà si intenderanno realizzare.
Raccontare, nel più ampio richiamo all’ap-
proccio narrativo, è una pratica eminente-
mente performativa. Ovvero, è una pratica 
che realizza... realtà; anche se non in sen-
so assoluto, mantenendosi pur sempre nei 
margini di senso dovuti, potuti e voluti da-
gli uomini. Come si dirà, per queste ragio-
ni, il raccontare è altresì una pratica dalle 
intense implicazioni educative. 
Nel racconto accadono tre eventi neces-
sari per stare al mondo e qui prendere a 
mediare ed a crescere: 
1.	 si rappresenta la «realtà» come durata, 
come storia, nell’oscillazione tra passato e 
futuro;

2.	 si conoscono gli uomini (i loro senti-
menti, le loro ragioni) nell’intreccio tra i 
fatti e le loro versioni. 
3.	 si comprende il «senso» della(e) 
vicenda(e) umane in una certa porzione di 
mondo.
Narrando si rappresenta la «realtà» nella 
sua durata... Ma in che senso? Cosa c’en-
tra la rappresentazione con il narrare? E 
questo con il conoscere? 
Narrare non è una semplice rappresenta-
zione, è una scrittura affatto particolare. 
Detto altrimenti: è come se la scrittura 
mutasse la sua «forma» a partire dall’og-
getto che vuol rappresentare. Così, ad 
esempio, se occorre scrivere della perce-
zione sensibile, si prende a «descrivere» 
(la sua scrittura sarà una descrizione); se, 
invece, si tratta di scrivere di una perce-
zione non-sensibile, si prende ad immagi-
nare (la sua scrittura sarà una immagina-
zione); se, ancora, si vuol dar conto di un 
fatto, si tratta di spiegare (la sua scrittura 
sarà una spiegazione); mentre, infine, se 
dello stesso si vogliono ipotizzare le ragio-
ni nascoste, allora si tratta di teorizzare 
(la sua scrittura sarà una teorizzazione). 
Bene, ma descrivere, immaginare, spiega-
re, teorizzare... non sono ancora narrare. 
E allora quand’è che narriamo? A quale 
realtà corrisponde la narrazione? 
Tentando una via, proviamo a sostenere 

che narrare sia la scrittura 
delle esperienze di vita; che 
narrare voglia tentare una 
rappresentazione di quella 
porzione di realtà del mon-
do interno (l’esperienza, 
appunto) in cui i fatti inte-
ragiscono con le condizio-
ni soggettive. Il narrare si 
chiama a dare ordine, a co-
struire coerenze. È ricerca 
di una possibile norma, ca-
nonicità della vicenda uma-
na (Bruner, 1991). L’assen-

za di senso disperde i vissuti, mentre «è 
la norma che trasmuta in forma l’espe-
rienza» (Fadda, 1998, p. 72). Pertanto la 
narrazione sarebbe quella forma della 
scrittura in cui gli uomini si provano a far 
copia della realtà, intesa come intreccio 
e durata. Quasi non avessero altra via, 
altro medium, se davvero intendono rap-
presentare l’esperienza... Così gli uomini 
narrano ogni volta che sentono il biso-
gno, l’urgenza, l’opportunità... di scrivere 
di una sequenza di vita, di una vicenda, 
di una avventura. La vita, infatti, se ci si 
bada, non può che essere narrata... nella 
sua durata. Non la si può descrivere, im-
maginare, spiegare, teorizzare... Narrare 
(saper narrare...) restituisce la possibilità 
di avere coscienza della realtà, quando 
questa si realizza come esperienza di vita. 
E veniamo, così, al secondo evento del 
raccontare, quello che consentirebbe agli 
uomini di conoscere i loro sentimenti, le 
loro ragioni... nell’intreccio tra i fatti e le 
loro versioni. Il predicato del raccontare, 
del narrare... consente il recupero e/o il 
rinvio, più o meno esplicito, della sfera 
emotiva e della sfera ragionevole, com-
binate con quella esperienza di vita in 
particolare. Così, è come se i fatti recu-
perassero la profondità del sentire e del 
pensare dei personaggi coinvolti in quella 
vicenda. Senza quel sentire e quel pensa-
re le storie non sarebbero che superficiali 
attivazioni, attivate da insensibili e incon-
sapevoli soggettività ridotte a figurine. È 
invece proprio il racconto a consentire 
quell’affondo che lascia intravedere, in-
trasentire... la vicenda, l’esperienza... nel 
riverbero dei vissuti dei suoi personaggi. 
Personaggi finalmente densi e profondi. 
Educare al raccontare, al narrare... è una 
preziosa pratica educativa, giacché con-
sente di aver coscienza della propria vita 
e della vita altrui.
Superando, infine, il limite che vorrebbe 
la narrazione essenzialmente rivolta a 

vicende trascorse, ad esperienze passate, 
il terzo evento del raccontare è quello di 
cogliere il senso di una biografia singola-
re e/o plurale. I miti, le credenze, i riti... 
non sono semplicemente favole, ma arti-
fici attraverso cui tentare un contatto con 
gli aspetti fondamentali del vissuto degli 
uomini (Crespi, 1997). Detto altrimen-
ti le storie dicono il senso, ovvero quella 
traiettoria che tiene insieme i momenti, 
le esperienze... lungo un certo sentiero. 
Lungo quel possibile sentiero che inten-
de tenere insieme passato e futuro, sì da 
rendere le esperienze passate e l’attesa di 
quelle future come comprese in un oriz-
zonte comprensibile. Un senso, appun-
to. Quel qualcosa che supera i progetti di 
vita, i sistemi sociali... tutte le nostre ra-
zionalizzazioni dell’esistenza per restitu-
ire gli uni e gli altri al «mondo della vita» 
(Habermas, 1986) in cui l’indirizzo, l’o-
rientamento... prende il valore ed il nome 
di senso, combinando direzioni e attese. 
Bene, se «del senso che continuamente 
viviamo, non sappiamo nulla direttamen-
te» (Crespi, 1994, p. 51) allora, forse, il 
racconto ci offre una indiretta apertura a 
quella modalità umana di essere nel mon-
do, costantemente impegnata a cercare e 
creare significato e infine... senso.
Quando finalmente siamo riusciti ad ave-
re una copia, per quanto infedele, della 
realtà, ecco che comincia il lavoro della 
mente, che si appresta a tornare al mon-
do, in una ulteriore nascita.

Scrivere e educare

Essere uomini è più che vivere (Bin-
swanger, 1970, p. 68). L’essere dell’uomo 
trascende la vita nel racconto della vita. 
La vita cessa di essere un incidente della 
natura, per farsi scenario dell’esistenza, 
scenario per l’ex-sistere. Umanizzazione e 
affabulazione appartengono al medesimo 
evento dell’umano, sì da rendere incom-

PROPOSTA EDUCATIVA 2/10PROPOSTA EDUCATIVA 2/10



18 19

Narrare, così, consente di:
•• sostenere la retrospezione e l’introspe-

zione, ossia il recupero dei ricordi, nel loro 
alone emotivo, e l’attivazione di trattamenti 
cognitivi (attenzione, osservazione, medita-
zione, contemplazione, rispecchiamento);

•• sollecitare apprendimenti dall’evocazio-
ne, dal ri-chiamare e dal dar voce, dal dare 
parola ai ricordi, alle esperienze; 

•• sollecitare apprendimenti dal dar voce, 
dal dare parola ai propri bisogni personali 
e alla propria condizione (Freire, 1971);

•• sostenere la scoperta della propria uni-
cità e temporalità nel recupero dell’inte-
rezza della propria vicenda biografica;

•• aiutare a rispondere al bisogno di trama 
(Demetrio, 1996), che è insieme bisogno di 
ordinare/riconoscere e bisogno di allenta-
re/romanzare;

•• sostenere il riconoscimento di eventi 
marcatori ed eventi desideriali (Anzaldi, 
Ghedini, 1999), ossia le scoperte, le svol-
te esistenziali e ciò che si è definito come 
mito, modello, riferimento;

•• orientare nel cogliere gli aspetti di ricor-
sività, di trasformazione e di rinascita;

•• proporre interpretazioni dentro la co-
municazione e la condivisione ossia, tem-
poraneamente, al riparo da usi diagnostici 
e prognostici delle vicende umane;

•• favorire coscientizzazioni senza «stare di 
fronte alla realtà» (Freire, 1971), ma rima-
nendo dentro la storia e accanto alle storie;

•• favorire e allenare l’incontro con la real-
tà come un guardare attraverso la propria 
consapevole soggettività, la propria storia;

•• sostenere processi di normalizzazione, 
ossia di produttivo e reciproco riconosci-
mento tra l’identità idem e l’identità ipse 
(Ricoeur, 1990);

•• garantire lo spazio per ri-letture tra-
sgressive (Barthes, 1979) e per orientare 
trasgressioni canoniche (Bruner, 1991).

prensibile la vita fuori dalla narrazione 
della vicenda umana. 
Se, per altro verso, si riconosce quanto 
l’educazione partecipi direttamente e ine-
vitabilmente ai processi di umanizzazio-
ne, allora si converrà che occorrerà prov-
vedere a prospettive pedagogiche capaci 
di tradursi in pratiche narrative. Sono 
queste, infatti, a favorire, garantire... que-
gli eventi riguardanti il crescere, altrimen-
ti irraggiungibili, con grave pregiudizio 
per la formazione del soggetto (Schermi, 
2003). È a questa necessità che pratiche 
autobiografiche e approcci narrativi deb-
bono poter partecipare (promuovere, so-
stenere, orientare) il crescere, rivelando-
si, di fatto pratiche educative.
Rivolgersi alla realtà narrativamente è 
restituire possibilità di espressione e di 
elaborazione a ciò che accade nel mon-
do della vita e nell’esistenza di ciascuno. 
Del resto, gli accadimenti risulterebbero 
incomprensibili fuori da quella trama o 
consegnati ad altre scritture (ci si provi 
a descrivere o a teorizzare il fatto che 
quell’uomo ha regalato un mazzo di rose 
a quella donna).
Educare, pertanto, proprio per consentire 
ai soggetti di avere coscienza del mondo 
della vita e perché gli stessi possano co-
gliersi nella tensione tra passato e futuro, 
ha nel narrare uno dei suoi agiti più crucia-
li. Crescere chiede che si sappia racconta-
re di sé e degli altri, come esercizio primo 
di rappresentazione della propria e della 
altrui esistenza. È solo dal racconto che 
può darsi una riflessione circa il proprio e 
l’altrui esistere. Imparare a raccontare ed 
a riflettere intorno ai racconti, ecco a cosa 
è chiamato l’educare. Il suo non può che 
essere un approccio narrativo.
Si provi adesso ad avvicinare, per punti, 
alcune delle evidenze che fanno dell’ap-
proccio narrativo un terreno precipuo del 
discorso pedagogico e uno svincolo per la 
conflittualità educativa. 

Anzaldi L.-Ghedini A. (1999), Laboratori di formazione per educatori auto(bio)graf i, in Demetrio D., L’educatore auto(bio)
graf ico, Unicopli, Milano.
Barthes R. (1979), Frammenti di un discorso amoroso, Einaudi, Torino.
Binswanger L. (1970), Per una antropologia fenomenologica, Feltrinelli, Milano.
Bruner J. (1991), La costruzione narrativa della realtà, in Ammaniti M.-Stern D.N.(a cura di), Rappresentazioni e narra-
zioni, Laterza, Bari.
Crespi F. (1994), Imparare ad esistere: nuovi fondamenti della solidarietà sociale, Donzelli, Roma.
Crespi F. (1997), L’esperienza religiosa nell’età post-moderna, Donzelli, Roma.
Demetrio D. (1996), Raccontarsi. L’autobiograf ia come cura di sé, Raffaello Cortina, Milano.
Fadda R. (1998), Che cos’è la formazione. Linee orientative provvisorie per intraprendere il cammino verso questa catego-
ria, in Cambi F. (a cura di), Nel conflitto delle emozioni. Prospettive pedagogiche, Armando, Roma.
Freire P. (1971), La pedagogia degli oppressi, Mondadori, Milano.
Habermas J (1986), Teoria dell’agire comunicativo, Il Mulino, Bologna.
Heidegger M. (1968), Introduzione alla metaf isica, Mursia, Milano.
Ricoeur P. (2005), Sé come un altro, Jaca Book, Milano.
Schermi M.-Minervini M. (2003), Narrare, Celsb, Bergamo.

Bibliografia

PROPOSTA EDUCATIVA 2/10PROPOSTA EDUCATIVA 2/10




