
5

Roberto Sardelli

Vivere è con-vivere

“oggi” accanto al verbo “vive-
re” mi aiuta ad evitare di parla-
re del “vivere” in modo teorico e 

astratto, e dà al “vivere” radici concrete, 
storiche e immediate. Allora il concetto 
del “vivere” richiama subito la prassi del 
con-vivere, della «capacità di una collet-
tività umana e di una persona a svilup-
pare un interscambio tra gli individui e i 
gruppi che la compongono, ad accogliere 
ciò che è estraneo a questa collettività» 
(I. Illich).
Ma questa definizione, pur nella sua 
esattezza, ripropone ancora una conce-
zione antropocentrica del “vivere” e del 
“con vivere”.
“Vivere” con-vivendo, ecco la dimensio-
ne dove devono collocarsi le nuove tracce 
dell’“etica”, perché queste non vanno de-
clinate esclusivamente per l’uomo.
“Oggi” emergono come valori non nego-
ziabili anche i nostri rapporti con la natu-
ra sia animale che vegetale.
Secondo questa visione, ci avviamo a su-
perare l’antropocentrismo, ci avviamo a 
fare l’esperienza del “vivere” con tutto 
il creato come con un unico, immenso 

organismo chiamato alla vita e alla con-
vivenza.
Per noi, inseriti pienamente nella tradi-
zione ebraico-cristiana, non dovrebbe 
essere estraneo questo pensiero, e, in 
qualche modo, ci troviamo in una posizio-
ne privilegiata. Basta qui citare Paolo di 
Tarso nella Lettera ai Romani, San Fran-
cesco, la Messe sur le monde di Teilhard de 
Chardin…
La stessa celebrazione della Messa dome-
nicale non dovrebbe concludersi con un 
formale e burocratico «Ite missa est».
Forse la riforma liturgica dell’ultimo Con-
cilio ecumenico non fu in grado di dare 
questo respiro alla riforma e, ancora una 
volta, l’uomo fu un isolato in un universo 
di cui è solo una parte e non il tutto.
Siamo noi convinti, oggi, che tutto il dibat-
tito possa esaurirsi nel concetto semplice-
mente creduto di «transustanzazione», o 
di «transfinalizzazione» o di «transignifi-
cazione»?
In questo modo noi abbiamo spostato il 
“dramma” dell’Ultima Cena dal livello 
esistenziale al livello dottrinale-teologico.
Eppure la Santa Cena, prima della con-
sumazione del dramma, secondo la tra-
dizione sinottica (Mc 15,33-40; Mt 27,45-

Vivere oggi: le nuove declinazioni
DELLA RESPONSABILITÀ E DELL’ETICA

L’

PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11

R&M/1



76

53; Lc 23,44-49), si svolse in quel sacrum 
convivium in quo Christus sumitur,  in cui 
anche la natura viene coinvolta.
Ecco, il convivium di cui si parla, non può 
concludersi con un Ite Missa est perché 
esige una continuità in lungo e in largo 
che non tollera interruzioni: si tratta della 
continuità della vita.

La terra: luogo di incontro o inferno?

Ora ritorniamo al «vivere/con-vivere 
oggi» nel senso che ho indicato, con l’in-
tero creato, con quella “madre terra” resa 
spazio di conflitti e di speranze, di attese 
di liberazione.
Mi tratterrò su alcuni segnali di malesse-
re che non possiamo ignorare e sui quali 
dobbiamo imparare a riflettere se non vo-
gliamo essere accusati di evadere.
È un lavacro cui molti di noi, delusi 
dall’impegno politico ed ecclesiale, amano 
assentarsi e che, invece, occorre inserirvi-
si per uscirne rigenerati.
Questo bisogno lo avvertii, sebbene confu-
samente, all’indomani della mia uscita dal 
seminario, allorché il mio scendere tra i 
baraccati romani si rivelò come una scuo-
la di vita. Ogni giorno che passava dovevo 
accorgermi dell’inefficacia delle strutture 
teo-ideologiche che mi avevano prepara-
to al sacerdozio. Da “evangelizzatore” 
cominciai ad indossare i panni dell’evan-
gelizzato, e con una profonda tristezza 
prendevo coscienza quanto profondo fosse 
il fossato tra il seminario e la vita.
In una baracca-topaia la vecchia Clelia 
moriva. Timidamente vi entrai, e alla luce 
di una candela notai vicino al letto Rosa-
ria che, di tanto in tanto, con un fazzolet-
to bagnava le labbra di Clelia rantolante.
Restai in piedi, immobile, per alcune ore. 
Non pensavo a nulla, non potevo far nul-
la, non mi sentivo né di   pregare, né di 
compiere il gesto di una benedizione. Mi 
trovavo come disarmato. Quando   Cle-

lia emise l’ultimo, tenue respiro, Rosaria 
si alzò dallo sgabello, staccò da una pa-
rete un rinsecchito ramoscello di ulivo e 
la benedisse. Poi si mise alla ricerca, man 
mano sempre più affannosa, di un vestito. 
«Tutti stracci!», ripeteva, «Come possia-
mo vestirla?».
Verso mezzanotte, si aprì la porta della 
baracca ed entrò Rita: ritornava dal suo 
lavoro notturno sulla strada. Notò silen-
ziosamente l’inutile agitarsi di Rosaria tra 
gli stracci di Clelia. Con il cuore pieno di 
rabbia, disse: «Ma che stracci e stracci? 
Vado io a prendere il vestito più bello che  
ho e glielo mettiamo!». A questo punto 
ruppi il mio silenzio e dissi che l’indomani 
avremmo celebrato lì la Messa, proprio 
davanti alla baracca di Clelia.
Andai dal vescovo per avvertirlo. Mi disse 
che quello non era un luogo “dignitoso” 
per celebrare una Messa.  Ma ormai ero 
stato evangelizzato e La Messa la cele-
brammo lì.
La vita mi insegnava che «vivere è con-
vivere» e davanti alla sua forza non ci 
sono “dignità”, cerimonie, apparati da os-
servare.
Quella notte imparai che dai poveri oc-
corre imparare, scoprii il ruolo degli “ul-
timi” che diventano “primi”, il magistero 
era loro e non del vescovo.
Il mondo della sofferenza quando entra 
nella nostra coscienza fa crollare tutti i 
muri di perbenismo, di sospetti, di riserve 
mentali e sociali costruiti per separarci da 
esso. Così noi, nella nostra vita e nell’im-
pegno sociale e formativo che svolgiamo, 
dobbiamo conoscere la realtà che ci cir-
conda e farci da essa coinvolgere e am-
maestrare.
Ecco ora alcuni dati del malessere di cui 
dobbiamo renderci conto se vogliamo im-
postare un “impegno educativo” efficace 
e coerente con il nostro essere cristiani.
a)	 In questi tempi assistiamo ad una ca-
duta della tensione etica della vita che non 

investe solo il privato, ma anche il pubbli-
co. Non possiamo tacere e andare avanti 
come se nulla fosse. Il pecunia non olet è 
entrato nella nostra casa e stravolge com-
pletamente i nostri giudizi. Scrivere sui 
muri delle nostre chiese che con «le tue 
offerte possiamo far tutto» ci porta a met-
tere in secondo piano Colui che ha detto 
«senza di me non potete far nulla». I valo-
ri vengono invertiti e ciò che è secondario 
diventa primario.
Da coloro che sono chiamati a ricoprire 
un ruolo pubblico occorre esigere un più 
alto grado di eticità sia nel campo religio-
so che in quello civile-politico. Già Agosti-
no annunziava alla sua Chiesa di Ippona 
che il «nome di cristiano gli era di salvez-
za, ma il nome di vescovo poteva essergli 
di condanna». Se poi dobbiamo rivolgerci 
a tutti possiamo ricordare la lezione del 
tribuno della plebe Livio Druso, «il qua-
le, avendogli un artigiano proposto, per 
cinque talenti, di orientare e sistemare 
diversamente quelle parti della sua abita-
zione ch’erano esposte alla vista dei vici-
ni, rispose: Te ne darò dieci se renderai 
trasparente tutta la mia casa, affinché 
tutti i cittadini possano vedere come vivo» 
(Plutarco).
Il crollo cui assistiamo, non è solo politico 
come comunemente si vorrebbe far cre-
dere. Il crollo prima di essere politico è 
culturale e, prima ancora, è etico.
È a questo stadio che devono entrare in 
campo tutti coloro che si occupano di 
educazione e che devono far pesare il loro 
impegno prescindendo dalle confessioni e 
concordando una linea comune.
Qui è in gioco il domani dell’uomo e di tut-
to l’universo che lo circonda.
La ripresa di un exit non è affare di pochi 
soloni, perché ci riguarda tutti. I cristiani, 
senza l’arroganza della primogenitura, 
attingendo alla tradizione evangelica, pos-
sono aggiungere al tema una sensibilità e 
un valore in più.

b)	 Si fa sempre più strada nella pubblica 
opinione e finanche nei processi formativi 
della persona che tra il dire e il fare non 
c’è solo un mare da attraversare, ma una 
impossibilità, per cui possiamo tranquilla-
mente “dire” o “credere” ciò che non si fa 
e non si farà mai. La coerenza è diventata 
una virtù sconosciuta e un impegno im-
praticabile. Per giustificare i nostri com-
p o r t a m e n t i 
contraddittori 
i n v o c h i a m o 
i diritti della 
vita privata. 
E così siamo 
arrivati a quel-
la confusione 
che permette 
ai satrapi di 
parlare di so-
lidarietà e di 
fraternità, e 
a coloro che 
vivono nello 
splendore dei 
palazzi di par-
lare dei «sen-
za fissa dimo-
ra». Una tale 
c o n c e z i o n e 
dell’esistenza 
ci evita di es-
sere inquietati 
da una realtà 
che, invece, 
non cessa di 
interpellarci. 
L’ a r d u i t à 
dell’impegno educativo consiste proprio 
nel ristabilire questi contatti dialettici sen-
za oscurare il valore della comprensione 
e della tolleranza, perché tra di noi c’è 
sempre chi avverte la fatica di trasferire 
nel “fare” il “dire”.
c)	 Questi segni di malessere condiziona-
no anche i nostri comportamenti costretti 

Il crollo 

prima di essere 

politico è 

culturale e, 

prima ancora,

è etico.

È a questo 

stadio che 

devono entrare 

in campo tutti 

coloro che si 

occupano di 

educazione 

PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11



98

a tener dietro ad una quantità di infor-
mazioni che ci assalgono e che la nostra 
capacità intellettiva, la nostra memoria 
e i nostri sentimenti non riescono più ad 
elaborare. La quantità ingolfa, accelera 
e forza i nostri tempi che chiedono gra-
dualità per elaborare. Il prof. Piero Bevi-
lacqua (2008, p. 102) riferendosi ad una 
ricerca del prof. Antonio Damasio, ci av-
verte che «la fretta e la velocità del nostro 
agire inducono con il tempo “moral atony”, 
atonia morale, cioè crescente incapacità 
di distinguere il bene dal male, insensibili-
tà e indifferenza nei confronti dell’altro». 
Il collante spirituale che per millenni ci 
ha legati rischia di sbriciolarsi. Sbaglie-
remmo se facessimo passare inosservati 
alcuni episodi della vita sociale che, inve-
ce, assumono una portata emblematica. 
Cosa ci dice questa diffusa e spasmodica 
richiesta di sicurezza come se davanti ad 
ogni portone ci dovesse essere una guar-
dia fornita di armi e di giubba antiproietti-
li? Cosa diciamo dei delitti commessi per 
«futili motivi» in rapido aumento? Che 
non siano il segno della moral atony cui ci 
arrendiamo indietreggiando?
La caduta delle relazioni amicali, causa-
ta anche da una strumentale mobilità e 
precarietà del lavoro, è uno degli elementi 
che contribuisce allo sfascio del menage 
familiare al quale non si può far fronte 
irrigidendo le nostre dottrine, ma comin-
ciando a farsi carico della fatica e della 
sofferenza, delle difficoltà a rinsaldare la 
vita relazionale ferita da un individuali-
smo esasperato sempre più privato della 
“convivialità”.
d)	 Ma l’inquinamento che stiamo su-
bendo non riguarda solo l’uomo. Vi viene 
coinvolta anche la Terra.
La nostra avidità e il nostro ritmo di cre-
scita non conosce limiti e la Terra, come 
una creatura inerme, viene saccheggiata 
per soddisfare la nostra sete di “svilup-
po”. Nel mondo vanno crescendo le Dead 

zone, le zone morte rese sterili dall’uso di 
fertilizzanti chimici che con il tempo ucci-
dono la “madre” che ci nutre.
Dal 1945 agli anni ’90, l’agricoltura in-
dustrializzata  ha reso inutilizzabili 1 mi-
liardo e 200 milioni di ettari di terreno, 
un’area pari alla Cina e all’India messe 
insieme. Lo sviluppo e la crescita si auto-
divorano.
A queste politiche insensate occorre ag-
giungere le disuguaglianze e le ingiustizie 
che esse creano.
Lo spazio bioproduttivo della Terra, e 
che noi possiamo utilizzare per il nostro 
sostentamento, è di 12 miliardi di ettari. 
Questa cifra divisa per il numero degli 
abitanti del pianeta, assegnerebbe 1,8 et-
tari a ciascuno, ma così non è perché un 
cittadino USA, sullo spazio bioproduttivo 
ha un impronta di 9,6 ettari; un canadese 
di 7,2; un europeo di 4,5; un francese di 
5,3; un italiano di 3,8.
Ecco, le società cui noi apparteniamo 
sono portatrici e producono disuguaglian-
ze che non possono lasciarci indifferenti 
perché è l’uomo e il creato in cui egli vive 

a pagarne le conseguenze in termini di 
esclusione, di miseria, di schiavismo dif-
fuso e in crescita, di massicci spostamenti 
migratori.
La riflessione su una tale situazione è po-
vera, e nella chiesa il dibattito langue. I 
documenti sono come parole isolate alle 
quali non corrispondono le scelte.
Se consideriamo gli Odg dei Consigli pa-
storali, che sono organismi di base, c’è 
da registrare una insensibilità che, nella 
migliore delle ipotesi, si copre di benefi-
cenza. Questa si preoccupa solo del “fat-
to”, ma evita accuratamente di chiedersi 
«Perché?» e di analizzarne le cause.
E il divario di ricchezza tra il mondo po-
vero e il mondo ricco che era di 1 a 30 nel 
1970 e arrivato a 1 a 70 nel 2004.
Ci chiediamo: che ruolo possiamo noi ri-
coprire per partecipare ad un processo di 
rovesciamento di una tale insopportabile 
situazione? Che storicità possiamo dare 
all’annuncio del Magnificat (Lc 1,46-56)?
In che misura facciamo nostra la causa del-
le vittime e ci battiamo con loro e per loro?
Che incidenza ha per noi personalmente 
e come Chiesa la loro vita?
Gli interrogativi sono come sfide che at-
tendono risposte. E l’impegno educativo è 
il primo terreno di cultura del nostro in-
tervento.

Nuove declinazioni della responsabilità e dell’etica

“Vivere” non è un valore assoluto, non è 
il finis ultimus dei credenti, né il summum 
bonus della filosofia morale dell’antica 
Grecia.
Nel pieno della tragedia  fascista e con il 
dolore nel cuore, don Primo Mazzolari 
scriveva: «Siamo vivi! Ma che importa la 
vita quando essa non è degna?». E la te-
ologia scolastica anticipava: «Non propter 
vitam vitae perdere causam».
Le nuove declinazioni della responsabili-
tà e dell’etica, nello svolgimento dell’“im-

PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11

pegno educativo” vanno modellate sulla 
realtà di cui abbiamo parlato. Prescin-
derne ci porterebbe lontano dall’uomo e 
dal suo «vivere con-vivere» sul pianeta 
Terra. Con essa formiamo come un unico 
organismo. Parafrasando Paolo di Tarso 
possiamo dire: «Dio compose l’organismo 
affinché non vi fosse divisione nel corpo, 
ma le membra avessero attenzione le une 
alle altre allo stesso modo. E se soffre un 
membro tutti gli altri soffrono con esso» 
(1Cor 12,11-26).
Se il “vivere oggi” è un passaggio che non 
possiamo nè dobbiamo evadere, per i se-
guaci di Gesù ciò non è sufficiente, per noi 
si pone “oggi” un problema radicalmente 
diverso dai tempi passati, forse simile a 
quello che si poneva la comunità dei cre-
denti subito dopo l’uccisione di Gesù e l’e-
sperienza della sua resurrezione.

Cosa significa vivere da cristiani oggi?

L’umanesimo nella sua lunga riflessione 
ci ha indubbiamente aperti sul ruolo sto-
rico dell’uomo strappandoci da un teismo 
astratto e ideologico che delegava ad un 
ente supremo e onnipotente un compito 
che appartiene all’uomo.
Molto delle nostre attuali evasioni e fughe 
dal mondo risentono ancora di questa im-
postazione lontana dal messaggio biblico 
che dall’Esodo in poi ci fa incontrare con 
un Dio che si pone sulle tracce dell’uomo 
non per portarlo fuori della sua storia, ma 
per farne luogo di liberazione. Il «già» per 
il Dio dei profeti e di Gesù non è la nega-
zione del «non ancora», ma ne è l’antici-
pazione storica.
Nietzsche, immerso profondamente 
nell’esperienza del mondo moderno, spez-
za questo legame e annuncia la «morte di 
Dio», e l’uomo resta solo nel suo umane-
simo. Ma l’aver “tolto di mezzo” Dio, il 
vuoto che è venuto a crearsi non è stato 
cosa da poco, come riempirlo? La «vo-



1110

essa ci siamo liberati di tutte le implica-
zioni che comporta l’incontro con i de-
stinatari della nostra “bontà”. Invece 
l’incontro con il sofferente è vero nella 
misura in cui ci accolliamo il peso dell’al-
tro, con lui pratichiamo la con-passione al 
punto che ne con-dividiamo il dolore. Solo 
così la nostra vita, i nostri stili di vita, le 
nostre relazioni umane, sociali, politiche, 
le nostre opzioni culturali e storiche cam-
bieranno, e il Cristo crocifisso e vivente  
diventa norma della nostra esistenza.
Il principio con-passione attraversa tutta la 
vita di Gesù. A differenza di alcuni tratti 
del Dio veterotestamentario, spesso cru-
dele legislatore, Gesù ci racconta di un 
Dio amorevole e «compassionevole», che 
non ama ponendo condizioni, ma si pre-
occupa di spargere e di donare l’amore, 
che si china sulla mia finitude per darle 
un senso.
Possiamo sperare e operare perché un 
tale principio, se è normativo per il fede-
le, trovi anche una traduzione nell’agire 
politico ed economico, nelle relazioni tra i 
popoli e le nazioni?

b. Del perdono
È un valore che connota la prassi cri-
stiana. Privato della fede è molto difficile 
praticarlo, e le difficoltà aumentano nel-
la misura in cui aumenta il nostro deficit 
di amore. Chi non ama o chi pone limiti 
all’amore non è nelle condizioni di perdo-
nare. Pensiamo al «settanta volte sette» 
(Mt 18,21; Lc 23,34) e alla parabola del 
figlio prodigo (Lc 15,11-32) con la quale 
Gesù ci rivela un volto inedito di Dio.
Sappiamo quanto esso sia stato distorto 
e tradito nella storia della stessa chiesa 
spesso compromessa con il bellicismo 
più violento tuttora non chiarito, e ci por-
tiamo dietro strutture che modifichiamo 
solo nei nomi. Pensiamo agli Ordinariati 
militari e ai preti e ai vescovi con le stel-
lette. Ancora nei nostri ragionamenti, più 

lontà di potenza», secondo Nietzsche, 
spingerà l’uomo a riappropriarsi di quel-
la posizione che era stata delegata a Dio. 
«Andare oltre» questa era la sua propo-
sta, «al di là del bene e del male, e procla-
mare la morte di Dio». Con questo atto 
l’uomo avrebbe attribuito a sé il compito 
di salvare il mondo. «Volontà di potenza» 
significa «volere sempre di più», fondando 
così una «vacua teleologia dell’oltranza», 
una meccanica fiducia che l’umanità, tol-

to di mezzo Dio, 
si sarebbe messa 
sulla strada che 
la portava verso 
il meglio. E se 
ciò è stato vero 
per un pezzo 
della nostra sto-
ria, subito dopo, 
il secondo pezzo 
ha smentito il 
primo. Oggi vi-
viamo nel pieno 
di un processo 
entropico che ri-
guarda sia l’uo-
mo che la natu-
ra, e secondo il 
quale raggiunta 
una grandezza, 
una maturità, 
un massimo di 
energia, la realtà 

si degrada, inizia un processo di decom-
posizione. È la legge che presiede ad ogni 
organismo: nasce, si sviluppa e muore.
Il processo umanistico, chiuso in se stes-
so, diventa una prigione.
Nietzsche stesso se ne accorse, e intravide 
un tale fallimento che, in seguito, avrebbe 
trascinato l’Occidente nel baratro. In Così 
parlò Zaratustra scrive: «Vidi una grande 
tristezza invadere gli uomini. I migliori si 
stancarono del loro lavoro. Una dottrina 
apparve, una fede le si affiancò: tutto è 

Una risposta 

incapace di 

accollarsi 

la fatica 

dell’uomo non 

è in grado di 

farsi ascoltare 

e non incide 

nella realtà, le 

resta estranea

vuoto, tutto è uguale, tutto fu. Abbiamo 
fatto il raccolto: ma perché tutti i nostri 
frutti si corrompono? Cosa è accaduto 
quaggiù la notte scorsa dalla luna malva-
gia? Tutto il nostro lavoro è stato vano, 
il nostro vino è divenuto veleno, il maloc-
chio ha disseccato i nostri campi e i no-
stri cuori. Aridi siamo diventati noi tutti. 
Tutte le fonti sono esauste, anche il mare 
si è ritirato. Tutto il suolo si fonderà, ma 
l’abisso non inghiottirà! Ah, dov’è mai 
ancora un mare dove si possa annegare: 
così risuona il nostro lamento sulle piatte 
paludi» (1968, p. 175).
Oggi stiamo vivendo nel pieno lo smar-
rimento del «tutto è vuoto, tutto è ugua-
le, tutto fu», l’ebbrezza della «teleolo-
gia dell’oltranza» è svanita e arretra. 
Dobbiamo ritornare a camminare sulla 
terra. «L’uscita da Dio» non è più nem-
meno connotata dall’inquietudine di un 
Dostojewskij o di un Camus, si tratta di 
un’“uscita” priva di interrogativi, ma solo 
appagata da una «volontà di potenza» che 
fa del «più possedere» il suo personale dio.

Qual è e quale deve essere la prassi cristiana?

Una nuova domanda sale, ma la risposta 
deve evitare la saccenteria sacerdotale e 
clericale, deve evitare di pioverci dall’alto 
come le gerarchie religiose sono abituate 
a fare da sempre (Lc 11,46) e di cui Gesù 
fu una e non unica vittima.
Una risposta incapace di accollarsi la 
fatica dell’uomo non è in grado di farsi 
ascoltare e non incide nella realtà, le resta 
estranea.
I tradizionali teologumeni su Dio stesso 
non sono più in grado di dirci alcunché. 
Tutto ciò non è negativo, ma può rappre-
sentare un’opportunità, un momento di 
grazia perché possiamo essere i testimoni 
nel nostro tempo di una “rivoluzione”  nei 
modi di pensare e di testimoniare Dio, il 
Dio di Gesù.

PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11

D’altra parte la prassi cristiana deve li-
berarsi di quel moralismo praticato da 
sempre in cui la bontà degenera in buo-
nismo. Non possiamo isolare il discorso 
della montagna (Mt 5,1ss) e separarlo 
dalla croce e dall’esperienza della resur-
rezione di Gesù, dell’“Ebreo marginale” 
che diventa centro della storia.
Di lui non possiamo “raccontare” come 
parliamo di Platone, di Aristotele, di 
Marx o di Che Guevara. Per lui l’an-
nuncio e la prassi dell’annuncio sono 
un tutt’uno, sono un unicum costitutiva-
mente uniti.
Tra il discorso della montagna, la cro-
ce e la resurrezione, c’è un rapporto di 
causa-effetto. Se li separassimo il Van-
gelo perderebbe la sua forza.
I primi seguaci di Gesù compresero que-
sta “unità”, si organizzarono come “pel-
legrini” per testimoniarla storicamente 
ponendosi alla ricerca di un mondo mi-
gliore che chiamavano «Regno di Dio».
Questa è l’“unità” che dà fondamen-
to alla nostra prassi. Essa non ci viene 
né dalla sociologia, né della statistica, 
né dalla filosofia, né dal calcolo politi-
co, né dalla dogmatica, né dalla teologia 
morale. Tutte discipline legittime e uti-
li, ma non tali da avere la forza di fon-
dare l’agire cristiano che deve essere la 
manifestazione della nostra fede in Dio. 
Evidentemente parlo non di una fede 
creduta, ma di una fede vissuta in base 
alla quale siamo messi nella condizione 
di fare cose impossibili, di muovere le 
montagne (Mc 11,23ss).
Ecco alcune tracce in cui il nostro essere 
uomini di fede si intreccia con il nostro 
operare, con i valori che aiuteranno l’u-
manità ad uscire dal “fu” per inoltrarsi 
nel “sarà”.

a. Della con-passione
Per secoli abbiamo impostato la nostra 
vita cristiana sulla «beneficenza» e con 



1312

Mirella Arcamone

Vent’anni di impegno educativo.
LE RAGIONI DEL MIEAC

iflettere sul Mieac, a vent’anni 
dal suo Congresso fondativo, non 
è fare opera di “archeologia ec-

clesiale”, né tantomeno di nostalgico re-
vival. Significa fare un atto di memoria 
interrogante, di Geschichte, di storia viva 
che interpella, impegna, motiva ad agire 
nuovamente e con rinnovata forza e coe-
renza. È tentativo di inserirsi in un flusso, 
nel quale si vuol essere critici interpreti, 
sollevare il capo, proprio per poter esse-
re propositivi pensatori e anticipatori di 
futuro. Si tratta, allora, di cercare di in-
terpretare le ragioni della sua nascita, le 
linee di impegno di questi anni, la coeren-
za tra quelle prime intuizioni e il cammi-
no successivo, i riorientamenti di linea, la 
eventuale capacità di leggere eventi e si-
tuazioni; chiedersi se si è saputo – consci 
della limitata forza di un piccolo gruppo 
– interpretare e rilanciare sul fronte del-
la denuncia e della proposta, quanto av-
veniva – nell’intreccio di locale e globale 
– negli ultimi, faticosi, drammatici, venti 
anni di questo Paese. Non lo farò seguen-
do la linea cronologica, bensì cercando di 
individuare alcune parole-chiave che a 
mio avviso possono fungere da indicatrici, 
da linee interpretative e, al tempo stesso, 

spingere verso nuovi orizzonti – che a me 
pare di intravedere.
Credo sia innanzitutto necessario, in 
qualche modo, «annodare un filo con il 
passato». Vorrei farlo, per cominciare in 
modo evocativo, attraverso qualche pen-
siero da me espresso in una recente Lette-
ra agli ex responsabili ACI. È un po’ come 
raccontare quegli inizi del Mieac, attra-
verso la memoria personale: «[…] Ero 
Presidente diocesana ACI a fine mandato 
e mi arrivavano le comunicazioni (carta-
cee!) della Presidenza Nazionale che rac-
contavano del cammino che portava alla 
chiusura dell’esperienza storica, bella, del 
Movimento Maestri e alla nascita del Mo-
vimento di Impegno Educativo.
Un racconto che era una lucida lettura 
dei segni dei tempi. L’AC intuiva un biso-
gno del Paese. Gli adulti erano spaesati, 
l’incertezza, la precarietà, la difficoltà ad 
assumersi la responsabilità di trasmettere 
un qualche patrimonio culturale e mora-
le, delle esperienze, dei valori credibili. 
Si trattava di rimettere al centro la di-
mensione educativa intrinseca all’essere 
adulto, di accompagnarsi come educatori 
in una fatica che appariva già allora im-
proba. Di provare a far cadere gli steccati 

R

della proposta di Gesù, prevale il calcolo 
politico o filosofico, o addirittura l’appar-
tenenza ad una civiltà.
Quanti appartenenti alla chiesa, o quante 
intere comunità, sol perché esercitano la 
profezia, vengono isolati e costretti a vi-
vere ai margini? Non calcoliamo tanto le 
loro proposte, quanto il tasso di criticità 
che esse hanno verso le istituzioni umane 
e piramidali della chiesa.
Potrei fare un lunghissimo elenco di tri-
sti persecuzioni che hanno impoverito 
la chiesa italiana, ma ne cito una tra le 
tante. Parlo delle Esperienze pastorali del 
Parroco di Barbiana. Il libro fu ritirato 
dal commercio, ma gli interrogativi che  
proponeva restarono chiusi a sette chiavi 
in un cassetto. Le gerarchie italiane non 
furono allora, e non sono oggi, in grado di 
aprire quel cassetto e il dibattito che do-
veva seguirne, ma quegli interrogativi re-
stano più vivi che mai. E poi continuiamo 
a vivere il dramma di un Concilio aperto 
in campo pastorale e sepolto nelle pastoie 
del dottrinarismo.

c. Dell’uguaglianza
Per Gesù la proposta dell’uguaglianza 
non si esauriva in un’analisi teorica per 
negarne o giustificarne il valore. Per lui 
l’uguaglianza era essenzialmente una 
prassi che, ieri come oggi, mette in discus-
sione tutte le strutture istituzionali della 
politica, dell’economia, delle religioni for-
temente gerarchizzate.
Di tali strutture lui fu vittima. La sua in-
dicazione fu quella di scendere nella scala 
sociale «perché chiunque si esalta sarà 
umiliato e chi si umilia sarà esaltato» (Lc 
14,11).

Anche la giustizia distributiva per Gesù, 
assume il valore di segno della pari dignità 
dell’uomo (Mc 10,21).
L’accumulo e la condanna della ricchezza 
con tutti i privilegi che essa comporta, e 
la visione delle immense valli di miseria 
che essa causa sono la smentita più ecla-
tante del “segno” della pari dignità dei figli 
di Dio.
Noi, silenti e spesso conniventi, viviamo 
in una nazione dove il 47% della ricchez-
za prodotta appartiene al 10% della popo-
lazione e il restante 53% deve essere divi-
so tra il 90%.
Delle stesse strutture di ingiustizia non è 
esente la nostra chiesa.
Non parlo solo della ricchezza materiale, 
ma anche di quella ideologica che ci dà la 
presunzione di possedere la verità in ogni 
campo. Ci comportiamo come se non fos-
simo soggetti alla condizione di essere pel-
legrini e quindi tesi alla conoscenza, ma 
diamo l’impressione di sapere già tutto in 
anticipo. Una tale presunzione ci separa 
dall’uomo, con ci fa comprendere il suo 
sudore.

d. “Gente della via”
Noi non siamo che gli eredi della «gente 
della via», così venivano definiti i primi se-
guaci di Gesù. Come viandanti siamo alla 
ricerca di un mondo migliore che chia-
miamo «Regno di Dio».
Non siamo gente stanziale.
Forse da un mondo migliore ci separano 
secoli e millenni, ma che importa?
L’importante è sapere per qual cosa ci 
battiamo e, «caduti a terra» sotto il peso 
della croce, «continueremo  a combattere 
in ginocchio».

Bevilacqua P. (2008), Miseria dello sviluppo, Ed. Laterza, Bari-Roma.
Nietzsche F. (19684), Così parlò Zarathustra. Un libro per tutti e per nessuno, Adelphi, Milano.

Bibliografia

PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11

R&M/2




