R&M/1

Roberto Sardelli

DELLA RESPONSABILITA E DELLETICA

Vivere € con-vivere

“oggi” accanto al verbo “vive-

re” mi aiuta ad evitare di parla-

re del “vivere” in modo teorico e
astratto, e da al “vivere” radici concrete,
storiche e immediate. Allora il concetto
del “vivere” richiama subito la prassi del
con-vivere, della «capacita di una collet-
tivita umana e di una persona a svilup-
pare un interscambio tra gli individui e i
gruppi che la compongono, ad accogliere
cio che € estraneo a questa collettivita»
(1. Illich).
Ma questa definizione, pur nella sua
esattezza, ripropone ancora una conce-
zione antropocentrica del “vivere” e del
“con vivere”.
“Vivere” con-vivendo, ecco la dimensio-
ne dove devono collocarsi le nuove tracce
dell’“etica”, perché queste non vanno de-
clinate esclusivamente per I'uomo.
“Oggi” emergono come valori non nego-
ziabili anche i nostri rapporti con la natu-
ra sia animale che vegetale.
Secondo questa visione, ci avviamo a su-
perare I'antropocentrismo, ¢i avviamo a
fare I’esperienza del “vivere” con tutto
il creato come con un unico, immenso

PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11

organismo chiamato alla vita e alla con-
vivenza.

Per noi, inseriti pienamente nella tradi-
zione ebraico-cristiana, non dovrebbe
essere estraneo questo pensiero, €, In
qualche modo, ci troviamo in una posizio-
ne privilegiata. Basta qui citare Paolo di
Tarso nella Lettera ai Romani, San Fran-
cesco, la Messe sur le monde di Teilhard de
Chardin...

La stessa celebrazione della Messa dome-
nicale non dovrebbe concludersi con un
formale e burocratico «[Ite missa est».
Forse la riforma liturgica dell’ultimo Con-
cilio ecumenico non fu in grado di dare
questo respiro alla riforma e, ancora una
volta, 'uomo fu un isolato in un universo
di cui € solo una parte e non il tutto.
Siamo noi convinti, oggi, che tutto il dibat-
tito possa esaurirsi nel concetto semplice-
mente creduto di «transustanzazione», 0
di «transfinalizzazione» o di «transignifi-
cazione»?

In questo modo noi abbiamo spostato il
“dramma” dell’'Ultima Cena dal livello
esistenziale al livello dottrinale-teologico.
Eppure la Santa Cena, prima della con-
sumazione del dramma, secondo la tra-

dizione sinottica (Mc¢ 15,33-40; Mt 27,45-



53; Lc 23,44-49), si svolse in quel sacrum
convivium in quo Christus sumitur, in cui
anche la natura viene coinvolta.

Ecco, il convivium di cui si parla, non puo
concludersi con un Ite Missa est perché
esige una continuita in lungo e in largo
che non tollera interruzioni: si tratta della
continuita della vita.

La terra: lvogo di incontro o inferno?

Ora ritorniamo al «vivere/con-vivere
oggi» nel senso che ho indicato, con I'in-
tero creato, con quella “madre terra” resa
spazio di conflitti e di speranze, di attese
di liberazione.

Mi tratterro su alcuni segnali di malesse-
re che non possiamo ignorare e sui quali
dobbiamo imparare a riflettere se non vo-
gliamo essere accusati di evadere.

E un lavacro cui molti di noi, delusi
dall’impegno politico ed ecclesiale, amano
assentarsi e che, invece, occorre inserirvi-
si per uscirne rigenerati.

Questo bisogno lo avvertii, sebbene confu-
samente, all'indomani della mia uscita dal
seminario, allorché il mio scendere tra i
baraccati romani si riveld come una scuo-
la di vita. Ogni giorno che passava dovevo
accorgermi dell’inefficacia delle strutture
teo-ideologiche che mi avevano prepara-
to al sacerdozio. Da “evangelizzatore”
cominciai ad indossare i panni dell’evan-
gelizzato, € con una profonda tristezza
prendevo coscienza quanto profondo fosse
il fossato tra il seminario e la vita.

In una baracca-topaia la vecchia Clelia
moriva. Timidamente vi entrai, e alla luce
di una candela notai vicino al letto Rosa-
ria che, di tanto in tanto, con un fazzolet-
to bagnava le labbra di Clelia rantolante.

Restai in piedi, immobile, per alcune ore.
Non pensavo a nulla, non potevo far nul-
la, non mi sentivo né di pregare, né di
compiere il gesto di una benedizione. Mi
trovavo come disarmato. Quando Cle-

lia emise 'ultimo, tenue respiro, Rosaria
si alzo dallo sgabello, stacco da una pa-
rete un rinsecchito ramoscello di ulivo e
la benedisse. Poi si mise alla ricerca, man
mano sempre piu affannosa, di un vestito.
«Tutti stracci!», ripeteva, «Come possia-
mo vestirlaP».

Verso mezzanotte, si apri la porta della
baracca ed entro Rita: ritornava dal suo
lavoro notturno sulla strada. Noto silen-
ziosamente l'inutile agitarsi di Rosaria tra
gli stracci di Clelia. Con il cuore pieno di
rabbia, disse: «Ma che stracci e stracci?
Vado i0 a prendere il vestito pit bello che
ho e glielo mettiamo!». A questo punto
ruppi il mio silenzio e dissi che I'indomani
avremmo celebrato li la Messa, proprio
davanti alla baracca di Clelia.

Andai dal vescovo per avvertirlo. Mi disse
che quello non era un luogo “dignitoso”
per celebrare una Messa. Ma ormai ero
stato evangelizzato € La Messa la cele-
brammo li.

La vita mi insegnava che «vivere & con-
vivere» e davanti alla sua forza non ci
sono “dignita”, cerimonie, apparati da os-
servare.

Quella notte imparai che dai poveri oc-
corre imparare, scoprii il ruolo degli “ul-
timi” che diventano “primi”, il magistero
era loro e non del vescovo.

Il mondo della sofferenza quando entra
nella nostra coscienza fa crollare tutti i
muri di perbenismo, di sospetti, di riserve
mentali e sociali costruiti per separarci da
esso. Cosi noi, nella nostra vita e nell’im-
pegno sociale e formativo che svolgiamo,
dobbiamo conoscere la realta che ci cir-
conda e farci da essa coinvolgere € am-
maestrare.

Ecco ora alcuni dati del malessere di cui
dobbiamo renderci conto se vogliamo im-
postare un “impegno educativo” efficace
€ coerente con il nostro essere cristiani.
a) In questi tempi assistiamo ad una ca-
duta della tensione etica della vita che non

PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11

investe solo il privato, ma anche il pubbli-
co. Non possiamo tacere e andare avanti
come se nulla fosse. Il pecunia non olet &
entrato nella nostra casa e stravolge com-
pletamente i nostri giudizi. Scrivere sui
muri delle nostre chiese che con «le tue
offerte possiamo far tutto» ci porta a met-
tere in secondo piano Colui che ha detto
«senza di me non potete far nulla». I valo-
ri vengono invertiti e cio che & secondario
diventa primario.

Da coloro che sono chiamati a ricoprire
un ruolo pubblico occorre esigere un piu
alto grado di eticita sia nel campo religio-
so che in quello civile-politico. Gia Agosti-
no annunziava alla sua Chiesa di Ippona
che il «<nome di cristiano gli era di salvez-
za, ma il nome di vescovo poteva essergli
di condanna». Se poi dobbiamo rivolgerci
a tutti possiamo ricordare la lezione del
tribuno della plebe Livio Druso, «il qua-
le, avendogli un artigiano proposto, per
cinque talenti, di orientare e sistemare
diversamente quelle parti della sua abita-
zione ch’erano esposte alla vista dei vici-
ni, rispose: Te ne daro dieci se renderai
trasparente tutta la mia casa, affinché
tutti i cittadini possano vedere come vivo»
(Plutarco).

11 crollo cui assistiamo, non ¢ solo politico
come comunemente si vorrebbe far cre-
dere. Il crollo prima di essere politico &
culturale €, prima ancora, € etico.

E a questo stadio che devono entrare in
campo tutti coloro che si occupano di
educazione e che devono far pesare il loro
impegno prescindendo dalle confessioni e
concordando una linea comune.

Qui ¢ in gioco il domani dell'uomo e di tut-
to I'universo che lo circonda.

La ripresa di un exif non ¢ affare di pochi
soloni, perché ci riguarda tutti. I cristiani,
senza l'arroganza della primogenitura,
attingendo alla tradizione evangelica, pos-
sono aggiungere al tema una sensibilita e
un valore in piu.

PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11

b) Sifa sempre piu strada nella pubblica
opinione e finanche nei processi formativi
della persona che tra il dire ¢ il fare non
c’¢ solo un mare da attraversare, ma una
impossibilita, per cui possiamo tranquilla-
mente “dire” o “credere” cio che non si fa
€ non si fara mai. La coerenza ¢ diventata
una virtl sconosciuta € un impegno im-
praticabile. Per giustificare i nostri com-
portamenti

contraddittori

invochiamo

i diritti della

vita  privata.

E cosi siamo

arrivati a quel-

la confusione

che permette

ai satrapi di

parlare di so-

lidarieta e di

fraternita, e

a coloro che

vivono nello

splendore dei

palazzi di par-

lare dei «sen-

za fissa dimo-

ra». Una tale

concezione

dell’esistenza

ci evita di es-

sere inquietati

da una realta

che, invece,

non cessa di

interpellarci.

L’arduita

dell'impegno educativo consiste proprio
nel ristabilire questi contatti dialettici sen-
za oscurare il valore della comprensione
¢ della tolleranza, perché tra di noi c’¢
sempre chi avverte la fatica di trasferire
nel “fare” il “dire”.

¢) Questi segni di malessere condiziona-
no anche i nostri comportamenti costretti



a tener dietro ad una quantita di infor-
mazioni che ci assalgono e che la nostra
capacita intellettiva, la nostra memoria
€ 1 nostri sentimenti non riescono piu ad
elaborare. La quantita ingolfa, accelera
e forza i nostri tempi che chiedono gra-
dualita per elaborare. Il prof. Piero Bevi-
lacqua (2008, p. 102) riferendosi ad una
ricerca del prof. Antonio Damasio, ci av-
verte che «la fretta e la velocita del nostro
agire inducono con il tempo “moral atony”,
atonia morale, cio€ crescente incapacita
di distinguere il bene dal male, insensibili-
ta e indifferenza nei confronti dell’altro».
Il collante spirituale che per millenni ci
ha legati rischia di sbriciolarsi. Sbaglie-
remmo se facessimo passare inosservati
alcuni episodi della vita sociale che, inve-
ce, assumono una portata emblematica.
Cosa ci dice questa diffusa e spasmodica
richiesta di sicurezza come se davanti ad
ogni portone ci dovesse essere una guar-
dia fornita di armi e di giubba antiproietti-
li? Cosa diciamo dei delitti commessi per
«futili motivi» in rapido aumento? Che
non siano il segno della moral atony cui ci
arrendiamo indietreggiando?

La caduta delle relazioni amicali, causa-
ta anche da una strumentale mobilita e
precarieta del lavoro, € uno degli elementi
che contribuisce allo sfascio del menage
familiare al quale non si puo far fronte
irrigidendo le nostre dottrine, ma comin-
ciando a farsi carico della fatica e della
sofferenza, delle difficolta a rinsaldare la
vita relazionale ferita da un individuali-
smo esasperato sempre piu privato della
“convivialita”.

d) Ma l'inquinamento che stiamo su-
bendo non riguarda solo 'uomo. Vi viene
coinvolta anche la Terra.

La nostra avidita e il nostro ritmo di cre-
scita non conosce limiti e la Terra, come
una creatura inerme, viene saccheggiata
per soddisfare la nostra sete di “svilup-
po”. Nel mondo vanno crescendo le Dead

zone, le zone morte rese sterili dall'uso di
fertilizzanti chimici che con il tempo ucci-
dono la “madre” che ci nutre.

Dal 1945 agli anni '90, I’agricoltura in-
dustrializzata ha reso inutilizzabili 1 mi-
liardo e 200 milioni di ettari di terreno,
un’area pari alla Cina e all'India messe
insieme. Lo sviluppo e la crescita si auto-
divorano.

A queste politiche insensate occorre ag-
giungere le disuguaglianze e le ingiustizie
che esse creano.

Lo spazio bioproduttivo della Terra, e
che noi possiamo utilizzare per il nostro
sostentamento, ¢ di 12 miliardi di ettari.
Questa cifra divisa per il numero degli
abitanti del pianeta, assegnerebbe 1,8 et-
tari a ciascuno, ma cosi non ¢ perché un
cittadino USA, sullo spazio bioproduttivo
ha un impronta di 9,6 ettari; un canadese
di 7,2; un europeo di 4,5; un francese di
5,3; un italiano di 3,8.

Ecco, le societa cui noi apparteniamo
sono portatrici € producono disuguaglian-
ze che non possono lasciarci indifferenti
perché ¢ 'uomo e il creato in cui egli vive

PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11

a pagarne le conseguenze in termini di
esclusione, di miseria, di schiavismo dif-
fuso e in crescita, di massicci spostamenti
migratori.

La riflessione su una tale situazione ¢ po-
vera, € nella chiesa il dibattito langue. I
documenti sono come parole isolate alle
quali non corrispondono le scelte.

Se consideriamo gli Odg dei Consigli pa-
storali, che sono organismi di base, c¢’¢
da registrare una insensibilita che, nella
migliore delle ipotesi, si copre di benefi-
cenza. Questa si preoccupa solo del “fat-
to”, ma evita accuratamente di chiedersi
«PerchéP» e di analizzarne le cause.

E il divario di ricchezza tra il mondo po-
vero e il mondo ricco che era di 1 a 30 nel
1970 e arrivato a 1 a 70 nel 2004.

Ci chiediamo: che ruolo possiamo noi ri-
coprire per partecipare ad un processo di
rovesciamento di una tale insopportabile
situazione? Che storicita possiamo dare
all’annuncio del Magnificat (Lc 1,46-56)?
In che misura facciamo nostra la causa del-
le vittime e ci battiamo con loro e per loro?
Che incidenza ha per noi personalmente
e come Chiesa la loro vita?

Gli interrogativi sono come sfide che at-
tendono risposte. E 'impegno educativo ¢
il primo terreno di cultura del nostro in-
tervento.

Nvove declinazioni della responsabilita e dell'etica

“Vivere” non & un valore assoluto, non &
il finis ultimus dei credenti, né il summum
bonus della filosofia morale dell’antica
Grecia.

Nel pieno della tragedia fascista e con il
dolore nel cuore, don Primo Mazzolari
scriveva: «Siamo vivi! Ma che importa la
vita quando essa non & degnaP». E la te-
ologia scolastica anticipava: «/Non propter
vitam vitae perdere causam».

Le nuove declinazioni della responsabili-
ta e dell’etica, nello svolgimento dell’*im-

PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11

pegno educativo” vanno modellate sulla
realta di cui abbiamo parlato. Prescin-
derne ci porterebbe lontano dall'uomo e
dal suo «vivere con-vivere» sul pianeta
Terra. Con essa formiamo come un unico
organismo. Parafrasando Paolo di Tarso
possiamo dire: «Dio compose 'organismo
affinché non vi fosse divisione nel corpo,
ma le membra avessero attenzione le une
alle altre allo stesso modo. E se soffre un
membro tutti gli altri soffrono con esso»

(ICor 12,11-26).

Se il “vivere oggi” ¢ un passaggio che non
possiamo n¢ dobbiamo evadere, per i se-
guaci di Gesu ¢i0 non ¢ sufficiente, per noi
si pone “o0ggi” un problema radicalmente
diverso dai tempi passati, forse simile a
quello che si poneva la comunita dei cre-
denti subito dopo 'uccisione di Gesu e 'e-
sperienza della sua resurrezione.

Cosa significa vivere da cristiani oggi?

Lumanesimo nella sua lunga riflessione
ci ha indubbiamente aperti sul ruolo sto-
rico dell'uomo strappandoci da un teismo
astratto e ideologico che delegava ad un
ente supremo e onnipotente un compito
che appartiene all’'uomo.

Molto delle nostre attuali evasioni e fughe
dal mondo risentono ancora di questa im-
postazione lontana dal messaggio biblico
che dall’Esodo in poi ci fa incontrare con
un Dio che si pone sulle tracce dell’'uomo
non per portarlo fuori della sua storia, ma
per farne luogo di liberazione. Il «gia» per
il Dio dei profeti e di Gest non ¢ la nega-
zione del «non ancora», ma ne ¢ I’antici-
pazione storica.

Nietzsche, immerso profondamente
nell’esperienza del mondo moderno, spez-
za questo legame e annuncia la «<morte di
Dio», € 'uomo resta solo nel suo umane-
simo. Ma l'aver “tolto di mezzo” Dio, il
vuoto che € venuto a crearsi non € stato
cosa da poco, come riempirlo? La «vo-



lonta di potenza», secondo Nietzsche,
spingera I'uomo a riappropriarsi di quel-
la posizione che era stata delegata a Dio.
«Andare oltre» questa era la sua propo-
sta, «al di la del bene e del male, e procla-
mare la morte di Dio». Con questo atto
I'uomo avrebbe attribuito a sé il compito
di salvare il mondo. «Volonta di potenza»
significa «volere sempre di piti», fondando
cosi una «vacua teleologia dell’oltranza»,
una meccanica fiducia che 'umanita, tol-
to di mezzo Dio,
si sarebbe messa
sulla strada che
la portava verso
il meglio. E se
ci0 € stato vero
per un pezzo
della nostra sto-
ria, subito dopo,
il secondo pezzo
ha smentito il
primo. Oggi vi-
viamo nel pieno
di un processo
entropico che ri-
guarda sia l'uo-
mo che la natu-
ra, e secondo il
quale raggiunta
una grandezza,
una  maturita,
un massimo di
energia, la realta
si degrada, inizia un processo di decom-
posizione. Ela legge che presiede ad ogni
organismo: nasce, si sviluppa e muore.
Il processo umanistico, chiuso in se stes-
so, diventa una prigione.
Nietzsche stesso se ne accorse, € intravide
un tale fallimento che, in seguito, avrebbe
trascinato I'Occidente nel baratro. In Cosi
parlo Zaratustra scrive: «Vidi una grande
tristezza invadere gli uomini. I migliori si
stancarono del loro lavoro. Una dottrina
apparve, una fede le si affianco: tutto &

10

vuoto, tutto ¢ uguale, tutto fu. Abbiamo
fatto il raccolto: ma perché tutti i nostri
frutti si corrompono? Cosa ¢ accaduto
quaggiu la notte scorsa dalla luna malva-
gia? Tutto il nostro lavoro ¢ stato vano,
il nostro vino ¢ divenuto veleno, il maloc-
chio ha disseccato i nostri campi € i no-
stri cuori. Aridi siamo diventati noi tutti.
Tutte le fonti sono esauste, anche il mare
si ¢ ritirato. Tutto il suolo si fondera, ma
I'abisso non inghiottira! Ah, dov’¢ mai
ancora un mare dove si possa annegare:
cosi risuona il nostro lamento sulle piatte
paludi» (1968, p. 175).

Oggi stiamo vivendo nel pieno lo smar-
rimento del «tutto & vuoto, tutto € ugua-
le, tutto fu», 'ebbrezza della «teleolo-
gia dell’oltranza» ¢& svanita e arretra.
Dobbiamo ritornare a camminare sulla
terra. «[uscita da Dio» non & pitt nem-
meno connotata dall’inquietudine di un
Dostojewskij o di un Camus, si tratta di
un’““uscita” priva di interrogativi, ma solo
appagata da una «volonta di potenza» che
fa del «piti possedere» il suo personale dio.

Qual é e quale deve essere la prassi cristiana?

Una nuova domanda sale, ma la risposta
deve evitare la saccenteria sacerdotale e
clericale, deve evitare di pioverci dall’alto
come le gerarchie religiose sono abituate
a fare da sempre (Lc¢ 11,46) e di cui Gesu
fu una e non unica vittima.

Una risposta incapace di accollarsi la
fatica dell'uomo non ¢ in grado di farsi
ascoltare e non incide nella realta, le resta
estranea.

I tradizionali teologumeni su Dio stesso
non sono piu in grado di dirci alcunché.
Tutto cid non & negativo, ma puo rappre-
sentare un’opportunitd, un momento di
grazia perché possiamo essere i testimoni
nel nostro tempo di una “rivoluzione” nei
modi di pensare e di testimoniare Dio, il
Dio di Gesu.

PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11

D’altra parte la prassi cristiana deve li-
berarsi di quel moralismo praticato da
sempre in cui la bonta degenera in buo-
nismo. Non possiamo isolare il discorso
della montagna (Mt 5,1ss) e separarlo
dalla croce e dall’esperienza della resur-
rezione di Gesu, dell’“Ebreo marginale”
che diventa centro della storia.

Di lui non possiamo “raccontare” come
parliamo di Platone, di Aristotele, di
Marx o di Che Guevara. Per lui I'an-
nuncio e la prassi dell’annuncio sono
un tutt’'uno, sono un unicum costitutiva-
mente uniti.

Tra il discorso della montagna, la cro-
ce e la resurrezione, ¢’¢ un rapporto di
causa-effetto. Se li separassimo il Van-
gelo perderebbe la sua forza.

I primi seguaci di Gesti compresero que-
sta “unita”, si organizzarono come “pel-
legrini” per testimoniarla storicamente
ponendosi alla ricerca di un mondo mi-
gliore che chiamavano «Regno di Dio».
Questa ¢ I'“unita” che da fondamen-
to alla nostra prassi. Essa non ci viene
né dalla sociologia, né della statistica,
né dalla filosofia, né dal calcolo politi-
co, né dalla dogmatica, né dalla teologia
morale. Tutte discipline legittime e uti-
li, ma non tali da avere la forza di fon-
dare I'agire cristiano che deve essere la
manifestazione della nostra fede in Dio.
Evidentemente parlo non di una fede
creduta, ma di una fede vissuta in base
alla quale siamo messi nella condizione
di fare cose impossibili, di muovere le
montagne (Mc 11,23ss).

Ecco alcune tracce in cui il nostro essere
uomini di fede si intreccia con il nostro
operare, con i valori che aiuteranno I'u-
manita ad uscire dal “fu” per inoltrarsi

N9y

nel “sara”.
a. Della con-passione

Per secoli abbiamo impostato la nostra
vita cristiana sulla «beneficenza» e con

PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11

essa ci siamo liberati di tutte le implica-
zioni che comporta l'incontro con i de-
stinatari della nostra “bonta”. Invece
I'incontro con il sofferente ¢ vero nella
misura in cui ci accolliamo il peso dell’al-
tro, con lui pratichiamo la con-passione al
punto che ne con-dividiamo il dolore. Solo
cosi la nostra vita, i nostri stili di vita, le
nostre relazioni umane, sociali, politiche,
le nostre opzioni culturali e storiche cam-
bieranno, ¢ il Cristo crocifisso e vivente
diventa norma della nostra esistenza.

Il principio con-passione attraversa tutta la
vita di Gesu. A differenza di alcuni tratti
del Dio veterotestamentario, spesso cru-
dele legislatore, Gesu ci racconta di un
Dio amorevole € «compassionevole», che
non ama ponendo condizioni, ma si pre-
occupa di spargere e di donare 'amore,
che si china sulla mia finitude per darle
un senso.

Possiamo sperare e operare perché un
tale principio, se & normativo per il fede-
le, trovi anche una traduzione nell’agire
politico ed economico, nelle relazioni tra i
popoli e le nazioni?

b. Del perdono

E un valore che connota la prassi cri-
stiana. Privato della fede ¢ molto difficile
praticarlo, e le difficolta aumentano nel-
la misura in cui aumenta il nostro deficit
di amore. Chi non ama o chi pone limiti
all’amore non ¢ nelle condizioni di perdo-
nare. Pensiamo al «settanta volte sette»
(Mr 18,21; Lc 23,34) e alla parabola del
figlio prodigo (Lc 15,11-32) con la quale
Gesu ci rivela un volto inedito di Dio.
Sappiamo quanto esso sia stato distorto
e tradito nella storia della stessa chiesa
spesso compromessa con il bellicismo
piu violento tuttora non chiarito, e ci por-
tiamo dietro strutture che modifichiamo
solo nei nomi. Pensiamo agli Ordinariati
militari e ai preti e ai vescovi con le stel-
lette. Ancora nei nostri ragionamenti, pitt

11



della proposta di Gesu, prevale il calcolo
politico o filosofico, o addirittura I'appar-
tenenza ad una civilta.

Quanti appartenenti alla chiesa, o quante
intere comunita, sol perché esercitano la
profezia, vengono isolati e costretti a vi-
vere ai margini? Non calcoliamo tanto le
loro proposte, quanto il tasso di criticita
che esse hanno verso le istituzioni umane
e piramidali della chiesa.

Potrei fare un lunghissimo elenco di tri-
sti persecuzioni che hanno impoverito
la chiesa italiana, ma ne cito una tra le
tante. Parlo delle Esperienze pastorali del
Parroco di Barbiana. Il libro fu ritirato
dal commercio, ma gli interrogativi che
proponeva restarono chiusi a sette chiavi
in un cassetto. Le gerarchie italiane non
furono allora, € non sono oggi, in grado di
aprire quel cassetto e il dibattito che do-
veva seguirne, ma quegli interrogativi re-
stano piul vivi che mai. E poi continuiamo
a vivere il dramma di un Concilio aperto
in campo pastorale e sepolto nelle pastoie
del dottrinarismo.

«. Dell’'vguaglianza

Per Gesu la proposta dell'uguaglianza
non si esauriva in un’analisi teorica per
negarne o giustificarne il valore. Per lui
l'uguaglianza era essenzialmente una
prassi che, ieri come oggi, mette in discus-
sione tutte le strutture istituzionali della
politica, dell’economia, delle religioni for-
temente gerarchizzate.

Di tali strutture lui fu vittima. La sua in-
dicazione fu quella di scendere nella scala
sociale «perché chiunque si esalta sara

umiliato e chi si umilia sara esaltato» (Lc¢
14,11).

Anche la giustizia distributiva per Gesu,
assume il valore di segno della pari dignita
dell’'uomo (Mc¢ 10,21).

Laccumulo e la condanna della ricchezza
con tutti 1 privilegi che essa comporta, €
la visione delle immense valli di miseria
che essa causa sono la smentita piu ecla-
tante del “segno” della pari dignita dei figli
di Dio.

Noi, silenti € spesso conniventi, viviamo
in una nazione dove il 47% della ricchez-
za prodotta appartiene al 10% della popo-
lazione e il restante S3% deve essere divi-
so tra il 90%.

Delle stesse strutture di ingiustizia non ¢
esente la nostra chiesa.

Non parlo solo della ricchezza materiale,
ma anche di quella ideologica che ci da la
presunzione di possedere la verita in ogni
campo. Ci comportiamo come se non fos-
simo soggetti alla condizione di essere pel-
legrini e quindi tesi alla conoscenza, ma
diamo I'impressione di sapere gia tutto in
anticipo. Una tale presunzione ci separa
dall’'uomo, con ci fa comprendere il suo
sudore.

d. “Gente della via”

Noi non siamo che gli eredi della «gente
della via», cosi venivano definiti i primi se-
guaci di Gesu. Come viandanti siamo alla
ricerca di un mondo migliore che chia-
miamo «Regno di Dio».

Non siamo gente stanziale.

Forse da un mondo migliore ci separano
secoli € millenni, ma che importa?
Limportante ¢ sapere per qual cosa ci
battiamo e, «caduti a terra» sotto il peso
della croce, «continueremo a combattere
in ginocchio».

BeviLacaua P. (2008), Miseria dello sviluppo, Ed. Laterza, Bari-Roma.
NierzscHe F. (1968"), Cosi parlo Zarathustra. Un libro per tutti e per nessuno, Adelphi, Milano.

12

PROPOSTA EDUCATIVA 2-3/11





